
Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 56

ARTE POPULAR MEXICANO. 
GENEALOGÍA DE UNA 
CATEGORÍA POLÍTICA

MAAI ORTÍZ
 Universidad Autónoma Metropolitana, México (UAM-X)

México

Aceptado para publicación el 13 de noviembre de 2025

Resumen

El arte popular mexicano no es una categoría neutral; es un concepto político que articula 
identidad, poder y economía. Desde la “Exposición de artes populares” de 1921, organiza-
da por Dr. Atl, Roberto Montenegro y Jorge Enciso, hasta la actualidad el Estado mexica-
no —junto con instituciones privadas y académicas— ha utilizado esta noción para inte-
grar las expresiones indígenas en la narrativa nacional. No obstante, estas producciones 
han estado históricamente subordinadas a jerarquías coloniales y raciales, situándose en 
un margen difuso entre el “arte” y la “artesanía”. Un análisis genealógico del concepto 
permite identificar periodos clave (1921-2023) en los que ha sido instrumentalizado bajo 
determinadas lógicas discursivas generadas por museos, políticas culturales, programas 
de apoyo y dinámicas de mercado. En este análisis, se evidencia la tensión entre la valori-
zación nacionalista y la explotación económica de las comunidades productoras. Eventos 
recientes, como “Original” (2021) y la Ley Federal de Protección del Patrimonio Cultural 
de los Pueblos y Comunidades Indígenas y Afromexicanas (2022), buscan replantear es-
tas categorías, aunque el problema del racismo cultural persiste. Propongo explorar la 
categoría de arte popular mexicano como un dispositivo estratégico, marcado por dispu-
tas coloniales, raciales y económicas. Subrayo el carácter conflictivo del arte popular en 
México, desde el cual es posible cuestionar los usos actuales de esta noción y su compleja 
relación con el Estado, el mercado y las instituciones.

Palabras clave: arte popular mexicano, nacionalismo, colonialidad, patrimonio cultural.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 57

MEXICAN FOLK ART. GENEALOGY OF A POLITICAL CATEGORY

Abstract

Mexican folk art is not a neutral category; it is a political concept that articulates identity, 
power, and economy. From the 1921 “Folk arts exhibition”, organized by Dr. Atl, Roberto 
Montenegro and Jorge Enciso, to the present the Mexican state —together with priva-
te and academic institutions— has used this notion to integrate Indigenous expressions 
into the national narrative. Nonetheless, these productions have historically been subor-
dinated to colonial and racial hierarchies, placing them in a diffuse margin between “art” 
and “craft.” A genealogical analysis of the concept makes it possible to identify key pe-
riods (1921-2023) in which it has been instrumentalized under specific discursive logics 
generated by museums, cultural policies, support programs, and market dynamics. This 
analysis reveals the tension between nationalist valorizations and the economic exploita-
tion of producing communities. Recent events, such as “Original” (2021) and the Federal 
Law for the Protection of the Cultural Heritage of Indigenous and Afro-Mexican Peoples 
and Communities (2022), seek to reframe these categories, although the problem of cul-
tural racism persists. I propose examining the category of Mexican folk art as a strategic 
device marked by colonial, racial, and economic disputes. I underscore the conflictive 
nature of folk art in Mexico, from which it becomes possible to question the current uses 
of this notion and its complex relationship with the State, the market, and institutions. 
 
Keywords: Mexican folk art, nationalism, coloniality, cultural heritage.

ARTE POPULAR MEXICANA. GENEALOGIA DE UMA CATEGORIA POLÍTICA 

Resumo

A arte popular mexicana não é uma categoria neutra; trata-se de um conceito político que 
articula identidade, poder e economia. Desde a “Exposição de artes populares” de 1921, 
organizada por Dr. Atl, Roberto Montenegro e Jorge Enciso, até a atualidade o Estado mexi-
cano — em conjunto com instituições privadas e acadêmicas — tem utilizado essa noção 
para integrar as expressões indígenas na narrativa nacional. No entanto, essas produções 
têm estado historicamente subordinadas a hierarquias coloniais e raciais, situando-as em 
uma zona difusa entre “arte” e “artesanato”. Uma análise genealógica do conceito permi-
te identificar períodos-chave (1921-2023) nos quais ele foi instrumentalizado sob deter-
minadas lógicas discursivas geradas por museus, políticas culturais, programas de apoio 
e dinâmicas de mercado. Essa análise evidencia a tensão entre a valorização nacionalista e 
a exploração econômica das comunidades produtoras. Eventos recentes, como “Original” 
(2021) e a Lei Federal de Proteção do Patrimônio Cultural dos Povos e Comunidades Indíge-



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 58

nas e Afro-mexicanas (2022), buscam reformular essas categorias, ainda que o problema do 
racismo cultural persista. Proponho explorar a categoria de arte popular mexicana como 
um dispositivo estratégico marcado por disputas coloniais, raciais e econômicas. Destaco 
o caráter conflitivo da arte popular no México, a partir do qual é possível questionar os 
usos atuais dessa noção e sua complexa relação com o Estado, o mercado e as instituições. 
 
Palavras-chave: arte popular mexicana, nacionalismo, colonialidade, patrimônio cultural.

 
Introducción

El concepto de arte popular en México constituye un campo de debate que articula cultu-
ra y poder a través de identidades subalternizadas/colectividades indígenas y sus símbo-
los materializados en vasijas, textiles, juguetes, objetos ceremoniales, de uso cotidiano. 
Al igual se incluye otros elementos materiales, pero también inmateriales, los cuales en 
la actualidad son entendidos como patrimonio cultural. Desde la icónica “Exposición de 
artes populares” en 1921 organizada por Roberto Montenegro y Jorge Enciso esta catego-
ría ha sido empleada tanto por el Estado, instancias privadas y académicas para integrar 
las producciones indígenas a la narrativa nacional. Sin embargo, su definición ha estado 
marcada por jerarquías coloniales y raciales que subordinan estas expresiones al arte 
tanto europeo como nacional.

En este artículo propongo abordar una genealogía crítica del arte popular en Méxi-
co a partir de cinco períodos entre 1921 y 2023, analizando su instrumentalización en po-
líticas culturales, proyectos museísticos, publicaciones académicas y programas de apoyo 
económico. El objetivo es mostrar que el arte popular no es una categoría neutra, sino un 
concepto estratégico el cual refleja las tensiones entre estética, mercado y colonialidad, 
enmarcados en procesos de gestión estatal y privada. Atendiendo de igual forma a las 
disputas y negociaciones que han provocado la reconfiguración de nuevos escenarios po-
líticos, económicos y culturales, así como a una serie de conflictos entre las comunidades, 
el Estado y distintas empresas, tanto nacionales como trasnacionales.

Esta investigación surge como parte de una serie de reflexiones más amplias que 
conforman mi tesis doctoral, “Tejer la nación: cultura y racialización en el dispositivo patri-
monial textil en México”, realizada entre 2020-2024 en el Doctorado en Humanidades, bajo 
la línea de Estudios Culturales y Crítica Poscolonial en la Universidad Autónoma Metro-
politana. En términos metodológicos, este trabajo se fundamenta en un amplio análisis 
bibliográfico de la literatura producida hasta 2024 sobre arte popular, textiles indígenas y 
artesanías en el contexto mexicano. También comprende un estudio etnográfíco realiza-
do en el Centro de Textiles del Mundo Maya, perteneciente a Fomento Cultural Banamex, 
el Museo Nacional de Antropología (Salas de etnografía), así como de otros museos como 
el de Arte Popular y el Museo Indígena ubicados en la Ciudad de México. 



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 59

¿Arte o artesanía? Desplazamientos conceptuales estratégicos

En México, la noción y adjetivación de lo popular, aborda especificidades no equipara-
bles con otros países de la región latinoamericana. Mientras en otros lugares lo popular 
tiene una significación vinculada a lo masivo o lo perteneciente a ciertas clases sociales 
(dominantes/hegemónicas), tal situación contrasta con el caso mexicano, ya que lo popu-
lar también abarca cierta vinculación histórica relacionada a las comunidades indígenas. 
Haciendo referencia a fiestas populares, tradiciones, costumbres, rituales, objetos deco-
rativos, entre una amplia gama de expresiones materiales e inmateriales producidas en 
estos pueblos. Esto es nodal, pues una categoría tan disputada y polémica como la de arte, 
se le adjetiva como popular, produciendo la noción de arte popular, cuyo uso tiene poco 
más de 100 años en el país. Esto nos permite entender de alguna manera, cierta marca 
vinculada al origen socio demográfico de tales expresiones.

La discusión sobre el vínculo de lo popular con lo étnico (racial) es necesario desen-
tramarla en el contexto mexicano, no solamente porque aludir al arte popular mexicano 
conlleva la marca indeleble del pasado indígena. Un punto clave de referencia en cual-
quier historiografía que busca dar cuenta de los orígenes estéticos de estas producciones 
“populares”. Una de las compilaciones más amplias y detalladas es el trabajo de Victoria 
Novelo (2007), el cual comienza precisamente como preámbulo de esta “historia ilustra-
da” sobre “Artesanos, artesanías y arte popular de México”, con la idea del pasado indí-
gena como origen de eso que hoy llamamos arte popular mexicano. Esta normalización 
y adecuación narrativa no es un mero antecedente historiográfico, sino la oficialización 
del surgimiento de la historia nacional institucional. En México ha encontrado “natural-
mente” el origen y fundamento de la nación en lo precolombino. 

En el caso mexicano, la producción histórica de la identidad nacional ha sido natu-
ralizada a partir del pasado prehispánico, por tanto, no es un acto ocioso identificar el 
discurso oficial de la nación como un correlato a la producción de lo popular-indígena. 
En esta misma línea, es importante resaltar que, dentro de las categorías artesanales re-
cuperadas por Novelo (2007) referidas a los artesanos en la Nueva Antequera (S. XVII), de 
204 registros (doradores, herreros, carpinteros, zapateros, alfareros, sombrereros, entre 
otras ocupaciones), solo una persona es identificada como peninsular.1 Según estos datos 
recuperados por John Chance todas las otras personas son criollas, mestizas, mulatos li-
bres e Indios (Chance en Novelo, 2007), lo cual nuevamente reafirma una división étnica 
determinante para la realización de estas labores,  antecedentes directos del denominado 
arte popular mexicano.

Otro aspecto importante sobre esta naturalización entre lo popular/indígena, se 
manifiesta de manera muy particular en las dinámicas y tecnologías visuales impulsadas 
por el Estado desde sus trincheras exhibitorias. Una de las entidades donde extrajeron 

1  El texto recuperado por Novelo, registrado en el S.XVII, sólo contempla hombres artesanos.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 60

muchos de los objetos expuestos en la icónica exposición de 1921, provino precisamente 
del denominado Departamento de Promoción de Industrias Indígenas del Museo Nacio-
nal (Velázquez, 2022, p.146).2 Tal museo es el antecedente de otros espacios museísticos 
que dieron a luz otros recintos en 1964, cuando sus colecciones fueron desmanteladas 
para crear los grandes proyectos nacionales como el Museo Nacional de Antropología, 
el Museo Nacional de Historia (Castillo de Chapultepec), entre otros. Este departamento 
es un referente de las manifestaciones primigenias de la política cultural mexicana rela-
cionada con el indigenismo y las artesanías. Asimismo, este antecedente fue central para 
dar cabida al Museo Nacional de Artes Indígenas e Industrias Populares (1951), el cual 
dejó sus colecciones como una herencia para la Comisión Nacional para el Desarrollo de 
los Pueblos Indígenas (CDI), hoy denominado Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas 
(INPI). La Instancia fundada del INPI, se creó el 8 de agosto de 2012, bajo el nombre Mu-
seo Indígena, donde se les asignó a estas colecciones de objetos la nomenclatura de “Arte 
Indígena”. El propósito institucional de este espacio es generar la promoción de equidad 
y convivencia intercultural de los pueblos indígenas, revalorizando su cultura y su arte, 
reivindicando la descalificación constante de sus producciones como meras artesanías. 
Es en este campo donde me interesa profundizar el surgimiento de un concepto con una 
amplia y compleja trayectoria popular-étnica (racial).3

Una discusión histórica y reiterativa en la bibliografía sobre las artesanías, así como 
en diversos foros académicos y de manera general en la producción intelectual especia-
lizada, es respecto a la diferencia entre arte y artesanía. En este sentido, Juan Acha, dis-
cutió estos conceptos tratando de resolver una especie de misterio estético, sobre cómo 
se decidía la adjudicación que denominaba cierto tipo de producciones estéticas con la 
categoría de arte, artesanía o diseño. En esta controversia se ha disputado no solo la for-
ma de producción de tales objetos, sino que los argumentos se han desplazado al terreno 
de la originalidad, la autenticidad, el gusto, la idea del genio creador y, por supuesto, bajo 
las lógicas de su producción, distribución, circulación y consumo. Problemáticas donde 
se abordan la unicidad, la originalidad, la masificación de la producción, los procesos de 
validación/legitimación, los espacios de exhibición, así como los públicos consumidores, 
entre otras cuestiones vinculadas a la socialización. De la producción académica de Acha 

2  Para gestionar esta producción cultural/económica, el Estado creó en 1933 el Departamento de Promoción de Indus-
trias Indígenas del Museo Nacional. La función de esta institución era primordialmente económica y utilitaria: buscaba 
tecnificar, promover y comercializar las artesanías para combatir la explotación y elevar la economía indígena. Las 
funciones de este Departamento, cuya existencia fue breve, fueron gradualmente absorbidas por entidades posterio-
res (como el INI y el Patronato de las Artesanías Nacionales) durante los años cuarenta, marcando la evolución de la 
política indigenista hasta llegar a la revalorización estética contemporánea, ejemplificada en exposiciones como "Arte 
de los Pueblos de México. Disrupciones Indígenas" de 2022.

3  El libro “Arte de los pueblos de México”. Disrupciones indígenas, en el que participó Mireida Velázquez en 2022 con 
motivo de la exposición del mismo nombre realizada en el Palacio de Bellas Artes, posee una amplia  discusión sobre 
las disputas y tensiones entre artesanías-arte popular-arte indígena en México.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 61

trasciende un texto publicado en 1994 donde defendió la necesidad de construir otras 
bases analíticas para la comprensión de lo que él llamó las culturas estéticas de América 
Latina. Este texto resulta un parteaguas para analizar las discusiones desde otro lugar, 
ya que Acha intentó generar una lectura fuera de la lógica eurocéntrica de lo artístico 
pues cuestionaba el monoesteticismo, las bellomanías y el articentrismo, aunque tampo-
co resolvió el telón de fondo de tales disputas conceptuales. A pesar de su lectura crítica, 
considero que sus propuestas aún dejaban la puerta abierta para resolver la polémica 
sobre cómo entender la distinción entre arte y artesanía, sin que lograra evitar situarse 
en los juegos de una jerarquización ya marcada por el origen de la misma idea de arte 
occidental.

Durante la Exposición venta de “Original”4 organizada por la Secretaría de Cultura 
en 2021, se cuestionó nuevamente, en diversas mesas y bajo esta misma lógica, la clasifi-
cación de los objetos, reactivando esa polémica discusión sobre la diferencia entre arte y 
artesanía. Pues hubo participantes que increpaban a los ponentes respecto a si estos obje-
tos (textiles, jícaras grabadas, juguetes, entre otros) podrían ser considerados como arte, 
o incluso, si estas personas se consideraban artistas. Las respuestas fueron múltiples. Ha-
bía quien buscaba hacer un columpiamiento identitario entre ser artista y su dedicación 
a la artesanía, lo cual en el contexto mexicano no necesariamente es conciliador, pues las 
categorías artista/artesanx no son equiparables5, otras personas simplemente se identi-
ficaban como tejedoras/es, algunos más como artesanos(as), y nuevamente la categoría 
parecía confusa, contextual y escurridiza. Es interesante que a más de 100 años de discu-
sión después de aquella gran exposición de Artes Populares en 1921, no se ha terminado 
por aterrizar la noción, dejando abierta la duda sobre los procesos de ordenamiento y 
categorización de una amplia variedad de objetos considerados en el imaginario nacional 
como arte popular o artesanías mexicanas.

4  “Original” es un evento surgido en 2021, organizado por la Secretaría de Cultura del gobierno federal para reposi-
cionar al Estado como garante y mediador en la protección y promoción del arte popular y, en particular, de los textiles 
indígenas, así como de otras producciones “artesanales”. El evento surgió como una respuesta a los múltiples casos 
de plagio y apropiación cultural de diseños de diversas comunidades por parte de marcas internacionales. Esta pro-
puesta estatal, se ha replanteado como un espacio de defensa del patrimonio cultural y de los derechos de los pueblos 
indígenas. Actualmente se realiza un encuentro nacional anual en el Complejo Cultural Los Pinos, realizando ferias, 
exposiciones y pasarelas, donde se dan cita personas creadoras de diversas comunidades, así como quienes se dedi-
can al diseño, la promoción, entre otras comunidades académicas, cooperativas y empresariales. “Original” no es solo 
una feria de arte popular, sino que se configura como un proyecto político-cultural que busca disputar el mercado del 
diseño, cuestionar la apropiación cultural y fortalecer la centralidad del Estado en la gestión del patrimonio indígena 
contemporáneo. En la nueva administración de Claudia Sheinbaum (2024-2030) se ha propuesto realizar este evento 
con mayor periodicidad (por lo menos cuatro veces al año) y en distintos lugares del país.

5  Esta diferencia es clave en tanto que la formación como artista tiende a ser totalmente académica, mientras el dedi-
carse al ámbito artesanal corresponde generalmente a la creación de objetos utilitarios producidos sin una formación 
escolarizada. Aunque existen instituciones formales para el entrenamiento del diseño y creación de artesanías, estas 
también dependen del Estado y hasta ahora no es equiparable a una formación universitaria en artes visuales, la cual 
simbólicamente posee un mayor reconocimiento social y político



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 62

Otras autoras como la antropóloga Marta Turok (1988), también han propuesto un 
modelo de identificación, el cual ha sido utilizado para entender qué lugar ocupan ciertas 
producciones. Tal parámetro lo aplicó en su labor cuando fue trabajadora al servicio del 
Estado al frente de distintas instancias públicas relacionadas a las artes populares. Sin 
embargo, hasta ahora no he encontrado una reflexión respecto a la crítica que podríamos 
hacer desde un análisis que vincule este problema de las categorías como parte de los 
procesos de colonización y racialización, configurados mediante la relación cultura-po-
der. Desde mi perspectiva, es posible entender que la producción material de los pueblos 
puede ser discutida desde su relación con los procesos de colonización y racialización. Lo 
comento también porque, tanto en los paneles de discusión de “Original” como en la ex-
ploración realizada por el Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas para elaborar la Ley 
Federal de Protección del Patrimonio Cultural de los Pueblos y Comunidades Indígenas y 
Afromexicanas aprobada en 2022, una y otra vez, surgieron respuestas de que la idea de 
arte y patrimonio, no eran concebidas ni entendidas en las comunidades como se piensan 
desde la visión occidental. De entrada, porque en las lenguas nativas, no existen nociones 
equiparables (Aguilar, 2022). Mi reflexión al respecto es que al imponerse una episte-
mología occidental por encima de otros saberes comunitarios, así como otras formas de 
entender el mundo, esta jerarquización pasó a formar parte del sistema colonial. Tal sis-
tema, construyó una subordinación al realizar la lectura y categorización de ciertos ob-
jetos entendidos bajo todas estas nociones de arte, patrimonio, artesanía, etcétera. Este 
proceso colonial configuró a la par, la producción de cierta mirada sobre creaciones que 
nunca se pensaron o concibieron en su origen dentro de estas semánticas y/o estéticas.

En torno a esta lucha por las categorías y conceptos vislumbro una disputa episté-
mica que no se puede centrar ya en la discusión estéril sobre las diferencias entre arte, 
artesanía y diseño. Necesitamos cuestionar ciertas lógicas racistas y clasistas que atrave-
saron históricamente estas nociones, construidas, como ya comenté, desde una mirada 
occidental y colonial. Si bien estos conceptos se han discutido ampliamente desde la his-
toria del arte, el diseño y el estudio de las artesanías, sería importante remontarnos a la 
disputa del por qué la valoración de lo artístico minimiza siempre la producción de aque-
llas alteridades que no son reconocidas dentro de este sistema marcado por determinado 
tipo de personas, ubicadas en ciertos lugares del mundo (Europa). No podemos dejar de 
lado, que en Europa se configuró un sistema de producción, distribución, circulación y 
consumo de productos valorados bajo una determinada mirada y jerarquía la cual im-
pedía de facto el reconocimiento de lo artístico en algo no europeo. En este sentido, Juan 
Acha (1994), había detectado este problema del eurocentrismo en lo artístico, pero no lo 
pensó como un problema racial.

La valoración y jerarquización de lo popular, lo artesanal y otras categorías adjudi-
cado a las producciones de origen indígena se insertan en problemáticas menos eviden-
tes que han sido marcadas desde una lógica colonial. Al disputar lo que es legítimamente 



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 63

artístico en distintos espacios de discusión se ha mantenido una reflexión confeccionada 
desde esta mirada europeizada, cuyas reglas del juego no fueron pensadas desde la reali-
dad de estas comunidades.

Por tanto, uno de los grandes problemas de lo artesanal comenzó cuando se buscó 
arribar a una categoría que, desde un inicio, les fue negada a las comunidades indígenas 
por su estatus racializado. Esto fue así hasta la invención de una opción que adjetivó lo 
artístico y el arte popular para diferenciarse del arte europeo. Detrás de la tensión entre 
lo artesanal y lo artístico en México está una disputa por lo civilizado, lo valioso, la clase 
y la raza.

Hasta aquí, considero que podríamos estar frente a un problema de racismo cultu-
ral, ya analizado por Eduardo Restrepo (2010). Su propuesta toma fuerza para compren-
der toda esta serie de jerarquías, sistemas de valoración y lógicas legitimadoras en el 
campo cultural, las cuales fueron naturalizadas. Categorías como la de arte popular en 
México pueden entenderse desde ese lugar, ya que para Restrepo el racismo cultural no 
se sostiene bajo argumentos biológicos, sino en la desvalorización y jerarquización de las 
diferencias culturales. En este sentido, las expresiones indígenas son reconocidas como 
parte de la identidad y cultura nacional, pero desde una lógica de inclusión subordina-
da: donde son celebradas como “folklore”, “tradición” o “artesanía”, sin otorgarles la 
legitimidad y el estatus pleno reservado y adjudicado solamente al arte occidental. Así, 
este racismo cultural opera como un mecanismo de reconocimiento desigual, en el cual 
los pueblos indígenas son posicionados como guardianes de un pasado “auténtico”, pero 
rara vez como creadores de arte.

En 2022 se intentó generar un gesto distinto sobre este problema con la “Exposi-
ción del arte de los pueblos”, realizada en el Palacio de Bellas Artes, como parte de un 
replanteo de estas categorías operando sobre distintas producciones estéticas de las co-
munidades. Sin embargo, el racismo cultural que ha operado sobre estos objetos, permite 
evidenciar cómo la idea de arte popular, lejos de ser una categoría neutra, reproduce 
relaciones de poder coloniales y limita el lugar de las comunidades indígenas dentro del 
campo artístico y cultural.

Precisamente, la naturalización del arte popular ha sido uno de los problemas fun-
damentales para atender con mayor profundidad este contexto que he descrito, por esta 
razón me interesa enfocarme en cómo se forjó y se instrumentalizó desde la lógica na-
cional. Es decir, propongo entenderla como una noción articuladora susceptible de ser 
rastreada históricamente.

Arte popular: el nacimiento de un concepto

Me interesa la noción de arte popular por varias razones, primero porque hacia 1921, 
como ya comenté, surgió en México la primera “Exposición de artes populares”. Allí co-



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 64

mienza a utilizarse esta categoría institucionalmente, con el asesoramiento de Gerardo 
Murillo (Dr. Atl), Roberto Montenegro y Jorge Enciso, las mentes detrás de esta exposi-
ción. En palabras de Dr. Atl se afirma:

Durante el último periodo revolucionario, es decir de 1915 a 1917, se despertó en toda la re-
pública, y muy marcadamente en la capital, una tendencia a valorizar las manifestaciones 
de las artes populares, y tanto en las esferas oficiales como en los centros artísticos y co-
merciales, nació el deseo de poner en luz la producción artística nacional, la autóctona, la 
indígena. En 1921, con motivo de la celebración del Centenario de la Consumación de la In-
dependencia, los artistas Jorge Enciso y Roberto Montenegro concibieron la idea de hacer 
una exposición de arte popular. El señor ingeniero Alberto J. Pani, secretario de relaciones 
exteriores y jefe de los festejos del Centenario, la aceptó, y el proyecto de los dos artistas se 
llevó a cabo. Esa realización fue sin duda la nota más sobresaliente de los festejos del Cente-
nario. El C. general Álvaro Obregón, presidente de la República, inauguró la exhibición el 19 
de septiembre de 1921, y bien puede afirmarse que desde esa fecha el gobierno de la Repú-
blica reconoció oficialmente el ingenio y la habilidad indígenas que habían estado siempre 
relegadas a la categoría de parias. (Gerardo Murillo en Novelo, 2007, p. 176)

En la misma línea Victoria Novelo declara:

Fueron, sin embargo, los intelectuales mexicanos, especialmente los que dio a luz la Revo-
lución Mexicana, quienes se echaron la responsabilidad de buscar y encontrar argumentos 
para que los mexicanos se enamoraran de México y se sintieran hijos orgullosos de una 
gran nación que, entre otras cosas, era heredera de una riquísima historia con raíces pro-
pias y no prestadas. Con la construcción del nacionalismo mexicano comienza la valoración 
moderna de lo que las artesanías y el arte del pueblo representan en el patrimonio cultural 
del país. (2007, p.14)

Otro hito fundamental —pero hacia finales del siglo XX— es cuando Fomento Cultu-
ral Banamex6 en 1996 editó el libro Grandes maestros del arte popular mexicano, coordinado 
por Cándida Fernández de Calderón, directora por varias décadas de esa fundación per-
teneciente a Banamex7, cabeza principal de un espacio fundamental para la exhibición 

6  Fomento Cultural Banamex, A.C. es un organismo no lucrativo cuya misión consiste en impulsar la inversión en el 
desarrollo cultural, así como promover, preservar y difundir la cultura mexicana. Desde su creación en el año de 1971, 
ha tenido como visión ser ejemplo reconocido de empresa privada que promueve la cultura de México, con liderazgo. 
A través de acciones innovadoras en sus líneas de acción: exposiciones de arte e historia, publicaciones, apoyo al arte 
popular, restauración y conservación del patrimonio, así como en actividades educativas.

7  Banamex es un grupo financiero de gran importancia en México. Este banco ofrece una variedad de servicios finan-
cieros a personas morales y físicas, que incluyen banca comercial y de inversión, seguros y manejo de inversiones. 
Fundado en 1884, el banco cuenta con una extensa red de distribución de 1,540 sucursales. Fue vendido a capitales 
extranjeros (Estados Unidos) en 2001, a un año de entrar Vicente Fox a la Presidencia. Su venta a Citigroup se convirtió 
en un escándalo para la Secretaría de Hacienda y Crédito Público por la evasión de impuestos por parte del anterior 
dueño Roberto Hernández y el entonces encargado Francisco Gil Díaz. Es importante mencionar también a la Funda-
ción Roberto Hernández forma parte del grupo de organizaciones no gubernamentales que apoyan distintos proyec-
tos de arte popular gestionados por Fomento Cultural Banamex. Entre las polémicas suscitadas por la venta del banco, 
surgieron algunas voces que manifestaron temor sobre las colecciones de arte popular que poseen y otros bienes cul-



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 65

de textiles, el Centro de Textiles del Mundo Maya. A la par de este libro que circuló en 
1996 también dio inicio el “Programa de apoyo al arte popular” de esa misma institución 
financiera. Es el mismo período en el cual esta instancia dio a conocer su colección de 
textiles indígenas provenientes de México y Guatemala. Dos publicaciones me parecen 
sobresalientes en los poco más de cien años en que se ha incentivado la noción de arte 
popular: el catálogo de la exposición de “Las artes populares en México”, coordinado por 
Gerardo Murillo (Dr. Atl) en 1921, proveniente de una política cultural del Estado mexica-
no, y los Grandes maestros del arte popular mexicano por parte de un banco privado. En 
este sentido, considero relevante la conexión de dos gestiones que hilvanan la participa-
ción tanto estatal como privada en el gerenciamiento de las producciones provenientes 
de los pueblos indígenas. La estrategia de Banamex al publicar ese texto sobre el grupo 
de personas sobresalientes dedicadas a las artes populares fue de suma importancia pues 
no solo dotó de rostros y nombres al selecto grupo de artistas populares, sino que dis-
tribuyó los libros a cada una de las personas participantes. Este acto no es menor, pues 
durante mi viaje de campo en distintos encuentros sostenidos con maestros y maestras 
del arte popular en Chiapas (2021), me percaté que el libro se había convertido en un 
medio de reconocimiento, de vinculación, pero sobre todo en una forma de demostrar la 
legitimación por parte de agentes que avalaban sus dotes artísticas. La posesión del libro 
y su exhibición al visitar los talleres se ha convertido en una insignia de reconocimiento 
entre un importante y reconocido grupo de personas dedicadas a diversas técnicas tex-
tiles, cerería, talabartería, tejidos, orfebrería, entre otras categorías. La participación en 
este libro funciona como un filtro de validación y calidad para las personas que compran 
obras de artistas populares. Este libro se transformó en una especie de contrato no firma-
do entre la mencionada fundación y quienes participaron en el libro, pues formaba parte 
también del Programa de Apoyo emprendido desde 1996.

En aquellas reuniones percibí que Fomento Cultural Banamex busca de manera con-
tinua la colaboración con artistas populares para sus propias colecciones y encuentros 
realizados de manera periódica. El reconocimiento y apoyo de este organismo privado 
tenía como objetivo la creación de redes que a futuro confeccionarían un campo legiti-
mado, haciendo germinar la semilla sembrada desde la visión nacionalista a principios de 
siglo XX con la exposición de 1921. Esto no es menor, ya que es imposible prescindir de los 
lazos logrados entre Banamex y las instancias culturales del Gobierno Federal, sin dejar 
de lado las relaciones mantenidas con los gobiernos estatales y municipales, sin importar 
el partido político de donde provengan los gobernantes. Estas vinculaciones se pueden 
detectar a través del hilado entre Estado y Capital, no solo mediante la idea de nación 

turales nacionales, situación que fue abordada por el propio presidente, Andrés Manuel López Obrador y el Secretario 
de Relaciones Exteriores, Marcelo Ebrard, ya que podrían salir del país, por lo cual, esta empresa trasnacional tuvo que 
aclarar lo que sucedería con estas colecciones.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 66

mexicana, sino desde aspectos concretos como el fortalecimiento del arte popular nacio-
nal con base en esquemas bien definidos. Por cierto, uno de los proyectos ejemplificado-
res es el evento que ya mencioné de “Original”, impulsado no solo por la Secretaría de 
Cultura, sino también por Fomento Cultural Banamex, donde era común la presencia de 
Cándida Fernández de Calderón. Esta estrategia interinstitucional tuvo como finalidad en 
un principio vincular a tejedoras(es) de distintas comunidades con la iniciativa privada8, 
especialmente con empresas de moda y diseño para generar colaboraciones. Esto debido 
a los problemas presentados en la última década, agudizándose con respecto al tema de 
la llamada apropiación cultural indebida.

Ahondaré más en este proceso con la finalidad de entender una serie de circunstan-
cias que forman parte de estos desplazamientos conceptuales. Para entender este con-
texto es fundamental abordar cinco momentos estratégicos para el surgimiento, confec-
ción, establecimiento y fortalecimiento de la noción de arte popular mexicano. El análisis 
propuesto se sostiene a partir de varios discursos estatales y empresariales, así como el 
surgimiento de instituciones, de igual manera me refiero a ciertos sucesos que giran en 
torno a la noción de arte popular.

Período posrevolucionario (1921-1953). Génesis del arte popular.

Este momento se caracteriza por el impulso de exposiciones y publicaciones por parte del 
Estado mexicano, cuyo representante principal será Gerardo Murillo (Dr. Atl), así como 
los artistas Jorge Enciso y Roberto Montenegro, quienes, entre otras prominentes figuras, 
organizaron la primera exposición de artes populares en 1921. La exposición incluyó un 
libro canónico que marcó no solo la búsqueda por reivindicar los oficios de los pueblos 
indígenas, incentivando la idea del arte popular mexicano. Este proceso coincidió con 
el surgimiento del vasconcelismo y el muralismo, encargados de producir un discurso 
visual el cual colocó en el centro al indio como fundamento primigenio del nacionalismo 
(Aguirre Beltrán en Novelo, 2007, p.162). También concibió al mestizo como protagonis-
ta de la idea de mexicanidad, incluyendo de forma especial la cultura material de los 
pueblos indígenas, que para cierta perspectiva del momento se expresaba estéticamente 

8  Es importante recuperar la noción de etnoempresa desarrollada críticamente por los Comaroff (2011), quienes dis-
cuten la trascendencia de abordar la mercantilización de la identidad cultural en la era neoliberal. Desde su perspectiva 
la etnicidad no es ya solo una simple sustancia cultural o un fenómeno político, sino que es posible convertirla en 
mercancía y en una forma de capital corporativo. En este sentido, su propuesta es pensar en la identidad cultural como 
una marca susceptible de ser registrada y vendida. La supervivencia cultural cede a la supervivencia por medio de la 
cultura, en este sentido, las etnoempresas son básicamente grupos étnicos que se transforman en personas jurídicas 
para buscar insertarse en una economía de mercado. Rescato la figura de la etnoempresa en el caso del evento de Ori-
ginal, porque es un ejemplo claro de la implementación de esta clase de políticas a nivel nacional, dirigida de manera 
particular a las personas que asistieron y asisten al evento convocado por el Estado y las empresas (mujeres y hombres 
indígenas quienes se dedican al tejido en distintas comunidades), lo cual considero como un proceso de cogestión e 
instrumentalización de los “recursos culturales étnicos”.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 67

en las artesanías. Por supuesto, destacó como antecedente de estas propuestas nacio-
nalistas, las aportaciones de antropólogos como Manuel Gamio, autor del famoso texto 
“Forjando patria”, sin prescindir del trabajo de académicos como José Juan Tablada o Jesús 
Galindo y Villa.

Figura 1. Muestra del libro Las artes populares en 
México de Dr. Atl (Gerardo Murillo) en el contexto 
de la exposición “Arte de los pueblos de México. 
Disrupciones indígenas·, realizada en el Palacio de 
Bellas Artes de la Ciudad de México. Foto del autor, 
2022.

Este escenario se fortaleció con la circulación de una producción paisajista, indige-
nista y folclorizada en las artes, en cuyo contexto tuvieron gran importancia las escuelas 
de pintura al aire libre fundadas en 1913 por Alfredo Ramos Martínez. Más adelante, casi 
a la par de la exposición de 1921, se daría paso a otra exhibición trascendente: la Exposi-
ción de Arte Popular Mexicano en los Ángeles, California (1920-1924). Hacia 1934 y 1947 se 
crearía de manera efímera el Museo de Arte Popular en el Palacio de Bellas Artes, cuya 
colección de unas cinco mil piezas, habían sido recolectadas por Roberto Montenegro. 
En este mismo período también se realizó la exposición Veinte siglos de arte mexicano en el 
Museo de Arte Moderno de Nueva York (1940), la cual fue coordinada por este espacio y 
el Instituto Nacional de Antropología e Historia, impulsando así, la estética mexicana y 
por supuesto el arte popular.

Por otro lado, las producciones audiovisuales más acabadas de esta idea del folclor 
mexicano se expresaron en el cine de la década de oro (1936-1956/57), junto con toda la 
amplia producción musical desprendida de este fenómeno (Monsiváis, 2019). Otro even-
to fundamental en este ciclo fue la creación del Instituto Nacional Indigenista en 1948, 
mismo que abanderó el indigenismo continental y desde sus inicios tuvo una política de 



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 68

protección y comercialización de las artesanías, creando el Patronato de Artes e Indus-
trias Populares, dando surgimiento al Museo Nacional de Artes e Industrias Populares 
inaugurado en 1951 (Ciudad de México).

En este primer período podemos detectar el establecimiento del arte popular como 
producto de un deslizamiento conceptual operado por personas insertas en el ámbito 
artístico, académico o también a quienes colaboraron en instancias gubernamentales, 
así como por la instrumentalización de dispositivos exhibitorios institucionales. En este 
sentido, también impulsaron y colaboraron en exposiciones que surgieron no solo en Mé-
xico, sino que se extendieron hacia Estados Unidos, lo cual se hace evidente en la famosa 
colección de Nelson Rockefeller comenzada hacia los años treinta del siglo XX. 

La forja de la noción fue central en tanto que demostró el interés de las autoridades 
por articular las bases del nacionalismo, el cual no solo había sido incentivado mediante 
el muralismo y las misiones vasconcelistas en el ámbito educativo, se cristalizaron en una 
serie de elementos visuales, sonoros, literarios, cinematográficos, entre otros, configu-
rando la creación de múltiples lenguajes estéticos que dieron lugar a toda una gramática 
de cultura nacional (Monsiváis, 2019). De hecho, si hacemos una lectura desde la perspec-
tiva temporal, se puede detectar la articulación de un conjunto de elementos materiales e 
inmateriales extraídos de la estética de distintas comunidades, ahora denominadas como 
cultura popular y artes populares o incluso bajo la noción de folclor. Tales componentes 
comienzan a utilizarse como parte de un entramado de ideas que entretejen la mexica-
nidad.

Periodo 1953-1981. Teorización, institucionalización y sostenibilidad financiera del arte popular.

En el caso del trabajo académico la revista “Artes de México”, fundada en 1953 por varios 
especialistas, artistas e intelectuales, fue uno de los bastiones fundamentales. Otro texto 
central en este contexto fue “Coatlicue: estética del arte indígena antiguo” de Justino Fernán-
dez (1954).  Artes de México es, hasta la actualidad, un referente nacional que ha impulsado 
otras expresiones artísticas, enfatizando las producciones artesanales entendidas desde 
el discurso artístico en diálogo con descripciones etnográficas y reflexiones de distintas 
voces académicas. El trabajo de investigadoras, coleccionistas y promotoras de las hoy 
llamadas artes populares fue fundamental. Aquí destacaron mujeres como Irmgard Jo-
hnson, María Teresa Pomar, Ruth Lechuga, Teresa Castelló y otras autoras como la colec-
cionista Carlota Mapelli Mozzi.

Como parte de ese impulso también he identificado que entre 1955 y 1970, la rea-
lización de una serie de estudios y creación de fideicomisos bancarios para la asistencia 
económica de las artesanías y las artes populares, estos fueron promovidos principal-
mente por el Banco Nacional de Comercio Exterior, el Fondo para el Fomento a las Arte-
sanías dependiente del Banco Nacional de Fomento Cooperativo, así como por parte del 
Banco de México S.A.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 69

En este período se formó la gran colección etnográfica del Museo Nacional de An-
tropología (1964), aunque tales objetos en este contexto no eran analizados como objetos 
artísticos. A la par, entre 1965 y 1969, se crearon organismos estatales para la comercia-
lización de artesanías en estados como Jalisco y Estado de México, mientras que surgirán 
instancias similares en Michoacán y Guanajuato principalmente.

Figura 2. Museo Nacional de Antropología. Sala de Etnografía. Foto del autor, 2022.

Después de la llamada revolución cultural del ‘68 y con el surgimiento de instancias 
como la Escuela de Diseño y Artesanías del INBAL (1962) y el FONART (1974), impulsado 
en el mandato del presidente Luis Echeverría Álvarez, surge un interés prominente por 
disputar el lugar de las producciones estéticas subalternizadas, o sea, las artesanías de los 
pueblos indígenas. Estas son colocadas como tema de reflexión y de indagaciones en uni-
versidades, así como en espacios de investigación y otros escenarios de discusión teórica 
y promoción, destacando el caso de especialistas como Marta Turok, Alberto Ruy Sánchez 
y Margarita Orellana. 

En los setenta surgen colecciones como la de Pellizzi, pero también fundaciones 
como Banamex las cuales tienen interés en participar junto con el Estado, de la idea de 
promover la cultura mexicana. En este complejo período el papel de la denominada cul-
tura popular retomó una gran fuerza en América Latina como un espacio de disputa en el 
contexto de las dictaduras y otras tensiones políticas de la región.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 70

En este segundo período es posible detectar tres aspectos fundamentales en torno 
al tema de las así denominadas artes populares. En primera instancia, la necesidad de 
producir referentes teóricos fundamentados en la investigación de campo, lo cual fue es-
timulado por la emergencia de especialistas en distintas ramas, reflejando precisamente 
mediante la creación de publicaciones sobre el tema, así como por la necesidad de partir 
de un marco conceptual y un cuerpo teórico que sostuviera la valoración y el lugar que se 
buscaba dar a estas producciones estéticas. Por esta razón es necesario considerar como 
un parteaguas cierto tipo de materiales impresos que han contribuido a este quehacer en 
términos de validación teórica y especialización. El siguiente aspecto es el impulso a la 
comercialización de estos productos, los cuales tuvieron un vaivén entre las nociones de 
artesanías y artes populares, cabe destacar aquí el apoyo e impulso otorgado por ciertas 
instituciones bancarias. Finalmente, en esta temporalidad se crearon grandes institucio-
nes museísticas nacionales, aunado a la importancia de sus colecciones que contempla-
ron esta clase de objetos, sin dejar de lado los primeros intentos de profesionalización 
académica mediante escuelas como la de Artesanías del INBAL. En ese momento el con-
cepto de arte popular aún no se sustentaba teóricamente como “arte”. Esas producciones 
buscaban, sobre todo, ser sostenibles y convertirse en un factor de desarrollo económico 
en las comunidades. Es importante subrayar los enfoques, pues mientras en algunos mu-
seos la lectura era como piezas etnográficas, para otras instancias estatales se necesitaba 
que su tratamiento fuera como un producto susceptible de ser comercializado, lo cual 
agregaba características muy particulares a los conceptos ya mencionados de artesanías 
y artes populares. Esto, como ya dije, atendiendo a la necesidad de que fueran suscepti-
bles de ser vendidos y activar un circuito de producción, distribución, circulación y con-
sumo especializado y de gran escala.

A la par, la noción de patrimonio nacional y su protección, ya se había estabilizado 
mediante la participación de México en lo que ahora es la UNESCO (Organización de las 
Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura), con todo lo que implicaba 
su inserción a este organismo, así como por el surgimiento de la Ley Federal sobre Mo-
numentos Zonas Arqueológicos, Artísticos e Históricos (1972), la cual ya contemplaba 
la protección de los bienes históricos, artísticos, arqueológicos y otros. Cabe mencionar 
que, en este momento, no se contemplaba bajo estas primeras legislaciones la protec-
ción de un patrimonio artesanal o indígena de estas características, como es el caso de la 
actual Ley Federal de Protección del Patrimonio Cultural de los Pueblos y Comunidades 
Indígenas y Afromexicanas.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 71

Período 1982-2000. Musealización, neomexicanismo y artistas populares

En este período destaca la creación del Museo de Culturas Populares en Coyoacán (1982) 
y el Museo Nacional de la Máscara en San Luis Potosí (1982), así como los discursos artís-
ticos provenientes de lo que se denominará como neomexicanismo —concepto también 
cuestionado— donde encontraremos representantes como Julio Galán, Nahum B. Zenil, 
Reynaldo Velázquez, Germán Venegas, Eloy Tarcisio, Toledo, Dulce María Núñez, entre 
otros. Todos ellos evocaron en su producción artística, evidentes influencias de los sím-
bolos patrios, la religión, pero en gran parte de las artesanías y de cierta idea de cultura 
mexicana folclorizada. Destaca también la influencia académica de Victoria Novelo con 
amplias aportaciones para dar cuenta del surgimiento y desarrollo del arte popular, así 
como del reconocido Juan Acha desde la UNAM (Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico), quien intentó resolver el tema de la diferenciación entre arte, artesanías y diseño, 
buscando una nueva perspectiva para abordar lo que llamaría las culturas estéticas en 
América Latina. Por cierto, sus teorías siguen siendo cuestionadas por distintos grupos 
académicos, aunque su influencia se mantiene.

A principios de los noventa surge, primero, una Ley Federal para el fomento de la 
Microindustria y la actividad artesanal (1988), posteriormente en 1992, se declarará la 
composición de México como nación pluricultural a nivel constitucional. Dos años más 
tarde de esta declaratoria, se iniciará una etapa muy compleja con el tema de lo indígena 
a partir de la conmemoración de los 500 años de la llegada de Colón, especialmente a cau-
sa del levantamiento Zapatista en 1994. Destaca como ya mencioné, el surgimiento del 
“Programa de apoyo al arte popular” desde Banamex y el libro Grandes maestros del arte po-
pular mexicano, cuya categoría ha trascendido en el circuito de compra, distribución, cir-
culación y venta de producciones artesanales, pero esta vez entendidas como artísticas.

Mientras en 1991 Emilio Azcárraga apoyaba, a través de Televisa, la exposición “Mé-
xico, esplendores de 30 siglos”, exhibida en museos de arte de Nueva York, California y 
San Antonio, unos años más tarde, Banamex impulsaba el arte popular que había sido ig-
norado en esta exposición pues “lo artesanal”, para críticas como Shifra Goldman (2008), 
había estado suprimido de esta grandilocuente exposición que posteriormente se mon-
taría en México.

En este tercer momento podemos distinguir ciertos procesos trascendentes. Por 
un lado, el cómo la discusión y teorización sobre las artesanías y artes populares ya se 
han insertado en las discusiones académicas universitarias, pero también la búsqueda 
por articular un marco legal para su compra/venta. Por otro lado, surgen también otros 
espacios expositivos especializados de las llamadas “culturas populares” o de ciertas pro-
ducciones específicas como en el caso de las “máscaras”. En este sentido, es posible en-
tender la fragmentación disciplinar de campos dentro de las artesanías/artes populares, 
pasando de la generalización a la especificidad (máscaras, alfarería, textiles, etc). Este pe-



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 72

ríodo cierra de forma convulsiva y contrastante, pues el levantamiento zapatista (1994) 
produjo una gran conmoción política a nivel nacional. Mientras Banamex9 se esforzó por 
crear una serie de vehículos que se esforzaban por confeccionar y estabilizar la idea de 
arte y artista para este sector; concursos, publicaciones y apoyos económicos fueron sus 
primeras herramientas para aterrizar de una vez por todas la idea de Arte popular.

Período 2001-2015. Turistificación, neoliberalismo y etnoemprensas: el arte popular como recurso 
cultural

A partir del gobierno de Vicente Fox surgió una apuesta por programas turísticos que 
gestionaron, junto con la iniciativa privada, los llamados recursos culturales. De allí na-
ció el Programa de Pueblos Mágicos, entre otros programas de la SECTUR (Secretaría de 
Turismo) que van a colocar el patrimonio cultural y la cultura popular como centro de 
atracción para los visitantes. En este periodo también surgen instituciones museísticas 
que enfatizarán la dimensión artística de lo popular. Por parte del Estado, surgirá el Mu-
seo de Arte Popular en 2006, mientras que del lado de la iniciativa privada se crearán a 
través de sus fundaciones; el Museo Textil de Oaxaca en 2008 (Fundación Harp Helú) y el 
Centro de Textiles del Mundo Maya en 2012 (Fomento Cultural Banamex). En este perío-
do se intensificará la promoción, rescate y salvaguardia de los textiles. De igual forma se 
fomentará la venta y exhibición a través de diversas exposiciones por parte de estas últi-
mas tres instituciones museísticas. Aunado el intenso trabajo de las exposiciones de artes 
populares y de los grandes maestros del arte popular en los edificios de Fomento Cultural 
Banamex, y utilizando especialmente el Palacio de Iturbide en el centro de la Ciudad de 
México como sede de estos eventos.

Este período se caracteriza de manera especial por la participación de las empresas. 
Aunque tampoco podemos olvidar la apertura del Museo Indígena por parte del Instituto 
Nacional de los Pueblos Indígenas (2012). Este último espacio, también ha sido funda-
mental, pues Octavio Murillo, quien está a cargo del resguardo de sus acervos desde hace 
varios años, ha impulsado el tema textil en la agenda del INPI (Instituto Nacional de Pue-
blos Indigenas), realizando exposiciones y promoviendo los objetos resguardados por el 
instituto, desde una lectura que los entiende y concibe como arte indígena.

9  El período 1982-2000 en México se caracterizó por la adopción del modelo neoliberal como respuesta a la crisis de la 
deuda, lo que implicó reformas estructurales como la apertura comercial, la desregulación y la privatización de empre-
sas clave como Banamex y Telmex. Este proceso de privatización, particularmente en la banca, tuvo un impacto directo 
en la gestión cultural, al consolidar un esquema que legitimó e insertó el arte indígena en el circuito comercial de 
compra-venta, redefiniéndolo como "Arte" con un alto valor simbólico y comercial para nichos de lujo. La consolidación 
de este modelo continuó con el gobierno del Partido Acción Nacional (PAN) a partir del año 2000, el cual intensificó la 
instrumentalización de la cultura a través de programas turísticos como el de Pueblos Mágicos, afianzando el uso del 
patrimonio cultural y el arte popular como ejes de atracción y emprendedurismo dentro de la lógica de la economía 
naranja y el turismo cultural.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 73

En este cuarto período la idea de producto cultural y recurso cultural se han esta-
blecido para consolidar circuitos especializados. Tanto en el ámbito museológico como 
en el de exposiciones temporales, la producción textil tendrá la voz cantante, pues se 
insertará también en el circuito de la moda “étnica”. De igual forma se crean innumera-
bles expoferias, eventos (locales, estatales y federales), así como múltiples actividades 
colectivas fuera de las instituciones para activar los circuitos de creación, producción, 
circulación y consumo de artesanías/arte popular. La comercialización ha logrado su 
consolidación insertándose en la lógica del consumo cultural, llegando al punto de que 
ciertas producciones formen parte de mercados de lujo por el alto costo de las piezas. Por 
esta razón podemos afirmar los efectos de las industrias creativas y de la proyección que 
se buscó dar a la llamada economía naranja (creativa) en México, así como de la idea de 
emprendedurismo cultural.

A estas alturas, es evidente la insistencia de un discurso neoliberal que buscó esta-
bilizar lo que hoy podemos denominar como etnoempresas, el cual básicamente insistía 
en que las comunidades utilizaran sus elementos materiales e inmateriales para auto-
emplearse, o sea, convertirlos en emprendedores, comercializadores de sus tradiciones, 
costumbres, prácticas, saberes, y de manera particular sus creaciones denominadas artís-
ticas —este proyecto sostenido en gran parte por el turismo cultural, como en el caso de 
los Pueblos Mágicos y la instrumentalización de los museos comunitarios creados desde 
los ochenta—.

En términos conceptuales las nociones se hacen aún más especializadas y especí-
ficas, por lo que se habla de arte textil, arte indígena, patrimonio artesanal, entre otras 
acepciones que entran al campo de expertiz. No está de más indicar, que estos objetos y 
saberes ya son considerados como patrimonio nacional, aunque todavía sin una legisla-
ción especializada fuera de las normas de comercialización.

Período 2015 - 2023. Legislación patrimonial: reivindicaciones, tensiones y disputas por el arte po-
pular versus arte indígena

Este período destaca por la desaparición del Consejo Nacional para la Cultura y las Artes 
(CONACULTA) en 2015 y el surgimiento de la actual Secretaría de Cultura, desvinculando 
la tutela de la Secretaría de Educación Pública, a organismos históricos como el Instituto 
Nacional de Bellas Artes y Literatura (INBAL o el Instituto Nacional de Antropolgìa e His-
toria (INAH), mismos que se encargan de los distintos temas patrimoniales en México, así 
como de su conservación, difusión, promoción e investigación. Esta decisión presidencial 
del cambio de Consejo a Secretaría, coincide con la denuncia en redes sociales por parte 
de Susana Harp, quien señala y acusa de plagio en ese mismo año a la diseñadora france-
sa Isabel Marant por copiar la iconografía de la blusa de Tlahuitoltepec. Con este señala-
miento en redes sociales, por la cantante oaxaqueña, se inaugura una serie de denuncias 



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 74

hacia el robo de imágenes, iconografía o motivos textiles de comunidades indígenas. Sin 
embargo, no es hasta 2018, con el arribo de Alejandra Frausto a la secretaría de Cultura 
en el gobierno de Andrés Manuel López Obrador, cuando se da un viraje importante con 
respecto a la política cultural, colocando en una posición central al arte popular. 

Figura 3. Palacio de 
Iturbide - Fomento 
Cultural Banamex. 
Exposición “El arte 
de la indumentaria y 
la moda en México, 
1940-2015”. Foto del 
autor, 2016.

En 2016 se realizó la exposición “El arte de la indumentaria y la moda en México, 
1940-2015” en el Palacio de Iturbide, ubicado en la avenida de Madero del centro históri-
co de la Ciudad de México, una de las más transitadas de todo el país. En esta muestra ges-
tionada por Fomento Cultural Banamex se revisó históricamente la moda e indumentaria 
de México, presentando un poco más de 400 piezas. De estos objetos, más de la mitad era 
indumentaria de distintas comunidades de todo el país. El diálogo entre lo tradicional, 
lo moderno y lo híbrido, fue una de las apuestas de esta exhibición, donde nuevamente 
se buscaba instalar una discusión sobre la idea de moda y arte en los textiles indígenas 
desde una instancia cultural administrada por el capital privado.

En 2018 surgió una propuesta de ley relacionada a la salvaguardia de los elementos 
culturales indígenas y afrodescendientes, impulsada por la senadora Susana Harp y el se-
nador Ricardo Monreal. El contexto es fundamental, dado que en este mismo período se 
dan una serie de discusiones, ya no solamente en redes sociales y publicaciones en diarios 
de circulación nacional, con respecto al tema del plagio y la apropiación cultural de moti-
vos e iconografía textil indígena por parte de la industria de la moda. Comienzan a existir 



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 75

además una gran cantidad de eventos académicos, paneles y actividades vinculadas a esta 
problemática y sus posibles soluciones.

En 2018 inició una serie de exposiciones sobre México textil en el Museo de Arte 
Popular, propuesta planteada para hacer una revisión de la diversidad textil en el país a 
través de cuatro exposiciones. Bajo este contexto comienza también una apuesta de suma 
importancia, “Original México”, la cual emerge en 2021 como parte de la Secretaría de 
Cultura, misma que tiene como finalidad ser un espacio de encuentro entre maestras y 
maestros artesanos, diseñadores tradicionales y no tradicionales con empresas naciona-
les e internacionales. En este evento se dieron cita, decenas de políticos, autoridades del 
Estado mexicano, tejedores(as), artistas, intelectuales, empresas, diseñadores(as) y otros 
agentes que, entre mesas de trabajo, presentaciones y pasarelas, propusieron una serie 
de acciones para repensar las problemáticas de las artes populares, de manera especial lo 
textil. Subrayo el tema textil ya que, a partir del plagio y las discusiones sobre la apropia-
ción cultural, es como surge la Ley Federal de Protección del Patrimonio Cultural de los 
Pueblos y Comunidades Indígenas y Afromexicanas, así como la respuesta del Estado, me-
diante el mencionado evento de “Original” realizado en el Complejo Cultural los Pinos. 

Figura 4. Museo de Arte Popular, Exposición 
México Textil-Norte. Foto del autor, 2022.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 76

Otro evento de gran singularidad fue la exposición “Arte de los pueblos de México. 
Disrupciones indígenas”, inaugurada en enero de 2022, que reunió las obras de 45 pueblos 
indígenas provenientes de más de 50 acervos. Esta exhibición es considerada la primera 
en su tipo en más de 80 años de historia del emblemático Palacio de Bellas Artes. Este 
último período podemos caracterizarlo por una serie de desplazamientos y transforma-
ciones que se fueron configurando desde hace varias décadas. A estas alturas han surgido 
leyes contra la discriminación y el racismo, mientras que el rango de la ahora Secretaría 
de Cultura, al menos teóricamente, colocó el problema de las políticas culturales como 
un tema importante para el Estado, aunque no necesariamente reflejado en presupuestos

Sin dejar de lado el arribo del gobierno de Andrés López Obrador, que disputó cierta 
idea de un nacionalismo modernizado en el que lo popular, lo indígena y los márgenes tu-
vieron un inusitado protagonismo, el regreso de las artes populares, en su versión de arte 
de los pueblos, al Palacio de Bellas Artes es una nueva etapa que disputa con las estéticas 
que hegemonizaron el discurso del gran arte nacional.

Bajo este mismo rango de acción las leyes de los derechos lingüísticos, así como 
ciertos guiños del gobierno de López Obrador (como el retorno de tierras y recursos a 
comunidades yaquis, peticiones de perdón a los mayas y creación de una universidad 
para las lenguas indígenas), formaron parte de una nueva gramática que también tendrá 
mayor vigor en términos patrimoniales. A partir de la creación de campañas para la pro-
tección y recuperación del patrimonio nacional y el impulso por la lucha de la propiedad 
intelectual colectiva mediante la Ley Federal de Protección del Patrimonio Cultural de 
los Pueblos y Comunidades Indígenas y Afromexicanas, entre otras acciones, el Estado 
vuelve a disputar la gestión de los diversos patrimonios culturales, aunque esto no ha 
implicado la renuncia a colaborar con los grandes capitales nacionales e internacionales.

Es de suma trascendencia subrayar el tema de los plagios textiles de la industria de 
la moda a nivel mundial pues fueron, en parte, la razón que permitió el surgimiento de 
una revalorización que hasta ahora no se había presentado con tanta fuerza e interés por 
parte de las instancias gubernamentales. Al grado de crear un evento como “Original” de 
dimensiones nacionales con sede en el ahora Complejo Cultural de Los Pinos.

Aunque persiste la idea de lo artesanal y las artes populares para categorizar estos 
objetos la actual apuesta busca romper el techo de cristal en el campo estético, para sim-
plemente denominar las creaciones estéticas de los pueblos como Arte, equiparando su 
valor a cualquier producción artística occidental europea o del arte nacional. Este fenó-
meno ha sido afianzado por una inusitada cantidad de material bibliográfico académico, 
de divulgación, periodístico, audiovisual, entre otros formatos y soportes que circulan 
tanto en redes sociales como en las propias universidades. Tal apuesta ha generado todo 
un campo de interés, pero sobre todo de disputa, el cual busca dar cuenta de la situación 
actual de manera focal en temáticas que van desde las prácticas de las tejedoras(es), los 
plagios iconográficos, e incluso hasta los problemas de la gentrificación que afectan a las 



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 77

comunidades, entre otras cuestiones, donde el foco han sido las discusiones por lo patri-
monial y lo artístico.

El Estadocentrismo cultural frente al arte popular mexicano

La razón de esta genealogía y descripción contextual es tratar de entender cómo se ha 
entretejido este fundamento conceptual y estratégico, para dar lugar al panorama que 
tenemos actualmente en relación al arte popular mexicano. Mi intención al periodizar el 
surgimiento de la idea de arte popular, es entender los diversos agentes gubernamenta-
les, privados, académicos, así como los distintos dispositivos públicos y privados (revis-
tas, museos, espacios de comercialización, entre otros) los cuales permitieron dar origen 
a este concepto tan pertinente para forjar la nación mexicana, y del que han abrevado 
y discutido los espacios académicos. No omito los beneficios que las llamadas artes po-
pulares han generado para las industrias creativas, las empresas bancarias, turísticas, 
hoteleras, restauranteras, entre otras. Entiendo en este sentido que la discusión no está 
concluida, pero considero que es posible entender su surgimiento, proceso y panorama 
actual haciendo una revisión de los contextos en que se ha consolidado el arte popular. 
En este sentido pretendo sumar un enfoque vinculado al problema colonial y racial donde 
uno de los problemas es la manera en que se configuró al Estado mexicano como el gran 
gestor/administrador de la cultura indígena.

Para pensar este problema vinculado a la idea de cultura nacional —que logró dar 
a luz a la idea de arte popular— parto de la problemática que Homi Bhabha reflexiona 
en torno a la racionalidad política de la nación como una forma de narrativa. En este 
sentido, considero importante entender las estrategias textuales, desplazamientos meta-
fóricos, subtextos y estratagemas figurativas (2000). Me interesa entender aquellos tex-
tos de la cultura nacional que han producido ciertas escenas de la nación, considerando 
necesario profundizar de forma compleja los distintos relatos surgidos en este proceso. 
Entiendo como matriz estado-céntrica a una entidad central generadora y administra-
dora de discursos. En este caso me refiero al Estado mexicano como entidad productora 
de relatos, dispositivos, instituciones, pedagogías y prácticas —soportes que sostienen el 
gran aparato estatal— que selecciona el hilo de lo cultural, hilo articulador que entreteje 
toda la urdimbre de lo nacional. Sin embargo, esa matriz nacional, como toda máquina no 
puede evitar sus averías, fisuras y contradicciones en su funcionamiento, sin prescindir 
de sus posibles descomposiciones y reconfiguraciones constantes.

En primera instancia, parto de que el Estado ha sido un actor central y hegemónico 
en la definición, legitimación y administración de lo considerado como cultura, patri-
monio y arte popular. No obstante, sus distintas instituciones han colaborado en este 
proceso, dando existencia a diversos discursos académicos, empresariales y eurocén-
tricos, los cuales sostienen estratégicamente la idea del arte popular. Bajo esta matriz, 



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 78

las comunidades indígenas aparecen como sujetos tutelados: se reconoce su producción 
cultural, pero siempre bajo mediación y obligados a negociar con distintas entidades ex-
ternas ajenas a su cosmovisión. En este sentido, es importante reconocer que el Estado 
se coloca como garante de la “unidad nacional”. Lo que implica absorber la diversidad 
cultural en un discurso homogéneo de mexicanidad, en el cual la idea de arte popular, se 
convierte en un agente articulador. La genealogía que expongo forma parte de una lógica 
reproducida en instituciones, políticas públicas, museos, ferias y programas de apoyo, 
donde la diversidad cultural se gestiona desde arriba, evitando la autonomía y agencia 
de los pueblos. El problema detectado en esta matriz estado-céntrica mexicana —aunque 
esta se ha transformado en distintas etapas históricas— sigue vigente en proyectos con-
temporáneos como “Original”, donde el Estado de México se presenta como defensor del 
patrimonio frente al mercado, pero mantiene un papel centralizador.

Siguiendo las implicaciones de la gubernamentalidad estatal es interesante obser-
var una de las caracterizaciones de esta matriz cultural estado-céntrica en México: a pe-
sar de la emergencia de una política cultural cuyo objetivo era construir una identidad 
nacional basada en la cultura precolombina y popular, esta se contradecía al insistir en 
un borramiento racista de lo indio. Así, se intentaba suprimir la incómoda dimensión de 
lo entendido como atraso (Bonfil, 2004). Esta circunstancia, permite insistir en el proble-
ma de la racialización presente en el surgimiento y confección de la cultura nacional, ma-
nifestándose también en la coproducción de las subjetividades de los llamados indígenas.

En este sentido, la nación fue articulada bajo la tensión entre la memoria y el olvi-
do. Por un lado, con la evidente extracción e instrumentalización del pasado indígena y 
su cultura material (arte popular/artesanías), pero por otro, mediante el borramiento de 
otros relatos históricos que pudieran contradecir la historia patria. Esta última emerge 
como plan y dispositivo articulador de la compleja diversidad cultural existente en el te-
rritorio. Esta visión de la gestión de lo cultural por parte del Estado Mexicano, podríamos 
considerarla precisamente como la apuesta de una matriz estado-céntrica, donde se ope-
ra mediante la simplificación, homogeneización y borramientos de las complejidades y 
especificidades de los pueblos indígenas. Esta fórmula, implica otra de las problemáticas 
surgidas a partir de la gestión de lo cultural por la hegemonía estatal en México, misma 
que se intentará revertir hacia la década de los noventa del siglo XX, mediante el recono-
cimiento constitucional de la nación mexicana como pluricultural (1992). Aunque cabe 
mencionar, no plurinacional, como en el caso boliviano o ecuatoriano.

En esta tensión entre rescate y borramiento de lo indígena, se terminó convirtiendo 
en un concepto que englobaba a una gran variedad de pueblos. Por lo que esta noción y 
operación conceptual homogeneizaba y sintetizaba a una amplia cantidad de culturas 
que habitaban/habitan el país, las cuales pasaron a formar parte de la mina donde se han 
extraído las vetas del nacionalismo mexicano, es decir, de la materia prima de lo cultural 
como eje articulador principal administrado por el Estado gestor. Entiendo la mina como 



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 79

analogía del extractivismo cultural que ha emprendido el Estado mexicano para produ-
cir sus relatos fundacionales y narrativas de nación, mediante procesos de apropiación 
cultural de objetos, tradiciones, rituales, símbolos, indumentarias, alimentos, entre otros 
aspectos y signos pertenecientes a los pueblos, incluyendo sus estéticas materializadas 
en las artesanías/arte popular/arte indígena. Es así como encuentro otra de las proble-
máticas aunadas al borramiento étnico; la cosificación identitaria, el despojo, el extracti-
vismo y la apropiación cultural, que en parte han sido efecto de la patrimonialización de 
las culturas indígenas.

La cosificación identitaria, así como el despojo, el extractivismo y la apropiación 
cultural estatal, están intrincadamente relacionados a los procesos de patrimonializa-
ción10 y permiten tejer y mantener el relato nacional, pero también han servido para 
lograr la mercantilización de la etnicidad. Esa comercialización genera nuevas disputas 
bajo la asimilación de lo indígena a través de la aparente aceptación, respeto y valora-
ción, expresada desde una visión multiculturalista, aunque no intercultural, sin dejar de 
subrayar el plagio y robo de los símbolos, diseños, modos de vida y expresiones de grupos 
indígenas para insertarlas en la lógica capitalista de las grandes empresas turísticas, de 
la moda, el diseño, la gastronomía, la producción cinematográfica y otras pertenecientes 
a las llamadas industrias creativas. Uno de los elementos que permitió hilar la cultura 
nacional en México fueron las artesanías —algunas de ellas han emigrado a la noción de 
arte popular— experimentando un singular proceso de nacionalización (patrimonializa-
ción). Según la antropóloga especialista en artesanías y textiles Marta Turok esto sucede 
desde la década de 1980:

Igualmente operó el fenómeno de revaloración en los recién formados Estados-Nación eu-
ropeos y americanos entre 1880 y 1920, cuya población era mayoritariamente campesina. 
Ayer, los bienes y productos habían formado parte de su economía natural, y de la noche a 
la mañana se convertían en arte popular, destinado a los museos. Y es que los movimientos 
sociales y revolucionarios del inicio del siglo XX encontraron en estas expresiones plásti-
cas, producidas con fines utilitarios (sin ser por eso menos bellos), símbolos de las luchas, 
el derrocamiento de los regímenes dictatoriales o monárquicos, y la instauración de repú-
blicas; es decir, símbolos y manifestaciones culturales frente a los modelos extranjerizantes 
y burgueses. (1988, 27)

Los desplazamientos conceptuales relatados en este texto, son fundamentales para 
entender la problemática de las distintas nociones (artesanías, arte popular, arte indíge-
na, arte textil, entre otras alusiones) que han sido empleadas para categorizar las pro-
ducciones de los pueblos indígenas, pues gran parte de estos objetos producidos, usados 

10  Para autores como Cristóbal Gnecco (2019) la patrimonialización es un acto de gobierno que se ejerce sobre algo 
declarado patrimonio, el cual es susceptible y deseable de ser patrimonializado. Gnecco considera que estos actos son 
tan viejos como la conmemoración del pasado, pero que adquieren mayor visibilidad y centralidad cuando el Estado se 
hace cargo. También considera la actuación de las agendas trasnacionales, como UNESCO, y su importancia en estos 
procesos.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 80

y que circulan de manera cotidiana en las comunidades se han encasillado en clasifica-
ciones que de entrada no son reconocidas por las comunidades, o de manera más preocu-
pante, no tienen un equivalente epistemológico en sus idiomas. Uno de los efectos de la 
especialización y estudio más profundo de estos objetos ha generado nuevos conceptos 
que van surgiendo en los últimos años de una forma inusitada dentro y fuera del país. 

Reflexiones finales

El recorrido histórico del arte popular en México demuestra que esta categoría no puede 
entenderse únicamente como una etiqueta estética, sino como un dispositivo político y 
cultural. Su surgimiento respondió a la necesidad del Estado posrevolucionario de inte-
grar las expresiones indígenas en un proyecto nacionalista. Mientras que en las décadas 
posteriores fue instrumentalizada por instituciones académicas, museísticas y bancarias 
para legitimar y comercializar estas producciones.

Por supuesto, no es mi intención afirmar que la idea del arte popular o la cultura 
popular en México es exclusivamente indígena, lo cual implicaría constreñir y limitar 
conceptos sumamente disputados y analizados, los cuales no solo han sido alimentados 
por las creaciones de las comunidades “indígenas”, pues es bien sabido que muchos ofi-
cios, prácticas y objetos considerados dentro de lo popular se remiten a los efectos/pro-
ductos de la conquista. En este sentido, me interesa afirmar que, la noción de lo popular 
en México, especialmente bajo la idea de arte popular, posee una discursividad la cual no 
es transparente, sino que tiene una intención política concreta en cuanto a la división 
étnico/racial y de clase en relación a las creaciones de ciertos grupos étnicos. Si bien lo 
popular no siempre es lo indígena en México, lo indígena sí es caracterizado como po-
pular de manera general e histórica. Dicho de otro modo, lo popular en este país alude 
tanto a un problema de clase, como a una dimensión étnica de las vivencias, experiencias 
y creaciones de ciertos grupos racializados.

La genealogía presentada permite evidenciar que detrás de la distinción entre arte, 
artesanía y patrimonio subyacen lógicas coloniales y raciales condicionantes del reco-
nocimiento de los pueblos indígenas como sujetos creadores y políticos, poseedores de 
la capacidad de autogestionar su cultura. Al mismo tiempo, me interesó mostrar cómo 
el mercado y las industrias culturales/creativas han impulsado nuevas formas de valori-
zación. Y aunque generan visibilidad y recursos, también exponen a las comunidades a 
dinámicas de explotación y extractivismo cultural. Esto genera una serie de discusiones 
sobre qué se ha entendido como desarrollo cultural y sostenibilidad para el Estado, las 
empresas y evidentemente para las comunidades.

En este sentido, el arte popular debe analizarse como un concepto político y arti-
culador operando en la intersección entre identidad, cultura, poder y economía. Reco-
nociendo su carácter histórico y conflictivo se abre la posibilidad de replantear sus usos 



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 81

actuales con relación al Estado, las empresas, las instituciones artísticas, así como todo 
circuito cultural que las inserta como expresiones indígenas/populares en el campo del 
patrimonio cultural.

Referencias bibliográficas
•	 Acha, Juan (1994). Las culturas estéticas de América Latina. UNAM.

•	 Aguilar, Yásnaya (2022). ¿Arte? ¿Indígena? Estéticas colectivas y pueblos indígenas. En 
Arte de los pueblos de México. Disrupciones indígenas (pp. 241-252). Museo del Palacio de Bellas 
Artes-Secretaría de Cultura-INBAL-Fundación Jenkins.

•	 Bhabha, Homi (2000). Narrando la nación. En Álvaro Fernández (editor), La invención de la 
nación. Lecturas de la identidad de Herder a Homi Bhabha (pp 212-219). Manantial.

•	 Bonfil, Guillermo (1997). Nuestro patrimonio cultural: un laberinto de significados. En E. 
Florescano (Coord.), El patrimonio nacional de México (pp. 28-56). Fondo de Cultura Económi-
ca-CONACULTA.

•	 Comaroff, John y Comaroff, Jean (2011). Etnicidad S. A. Katz.

•	 Fernández, Justino (1954). Coatlicue: Estética del arte indígena antiguo. Centro de Estudios Filo-
sóficos, Universidad Nacional Autónoma de México.

•	 Foucault, Michel (2006). Seguridad, territorio, población. Fondo de Cultura Económica.

•	 Fomento Cultural Banamex, A. C. (1996). Grandes maestros del arte popular mexicano. Fomento 
Cultural Banamex, A. C.

•	 Gamio, Manuel (1916). Forjando patria. Porrúa.

•	 Gnecco, Cristóbal (2019). El señuelo patrimonial. Pensamientos post-arqueológicos en el 
camino de los incas. En Pedro María Argüello García (Ed.), Diálogos en patrimonio cultural Nro 
2. (pp. 13-48). Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia.

•	 Goldman, Shifra (2008). Perspectivas artísticas del Continente Americano. Arte y cambio social en 
América Latina y Estados Unidos en el siglo XX. UACM-INBA-CENIDIAP-CENART.

•	 Monsivás, Carlos (2019). La cultura mexicana en el siglo XX. COLMEX.

•	 Murillo, Gerardo (Dr. Atl). (1922). Las artes populares en México (2 vols.). Dirección de Talleres 
Gráficos de la Nación.

•	 Novelo, Victoria (2007). (Comp.) Artesanos, artesanías y arte popular de México. Una historia 
ilustrada. Dirección General de Culturas Populares - CONACULTA.

•	 Restrepo, Eduardo (2010). Inflexión decolonial: fuentes, categorías y cuestionamientos. Editorial 
Universidad del Cauca.

•	 Turok, Marta (1988). Cómo acercarse a la artesanía. Plaza y Valdés / CONACULTA.

•	 Velázquez, Mireida (2022). Exhibir el arte popular mexicano. En Arte de los Pueblos de México. 
Disrupciones Indígenas. Museo del Palacio de Bellas Artes. Edit. Secretaría de Cultura, INBAL y 

Fundación Jenkins.



Memorias Disidentes. Vol. 3, Nº5 Enero, 2026.  ISSN: 3008-7716. Sección Académica 82

Leyes y documentos citados
•	 Ley Federal sobre Monumentos y Zonas Arqueológicos, Artísticos e Históricos (1972). Publi-

cada en el Diario Oficial de la Federación, el 6 de mayo de 1972. https://www.diputados.gob.
mx/LeyesBiblio/ref/lfmzaah/LFMZAAH_orig_06may72_ima.pdf

•	 Ley Federal para el fomento de la Microindustria y la actividad artesanal (1988). Publicada 
en el Diario Oficial de la Federación, el 26 de enero de 1988. https://www.diputados.gob.
mx/LeyesBiblio/ref/lffmaa/LFFMAA_orig_26ene88_ima.pdf

•	 Ley Federal de Protección del Patrimonio Cultural de los Pueblos y Comunidades Indígenas 
y Afromexicanas (2022). Publicada en el Diario Oficial de la Federación el 17 de enero de 
2022. https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LFPPCPCIA.pdf 

Maai Ortíz
https://orcid.org/0009-0004-0491-7104
maaienai@gmail.com

Doctor en Humanidades en el área de Estudios Culturales y Crítica Poscolonial (UAM-
X), Maestro en Comunicación y Política (UAM-X) y Licenciado en Arte y Patrimonio 
Cultural, con la especialidad en Gestión Cultural (UACM) en México. Se diplomó en 
Mediación Cultural por CLACSO, en Gestión del Patrimonio Cultural por la UACM, 
en Historia, pensamiento y problemáticas contemporáneas de América Latina por 
la UACM-CAMeNA y en Teoría y práctica de las organizaciones civiles con traba-
jo en disidencia sexual y VIH/SIDA en México, también por la UACM. Actualmente 
se desempeña como Coordinador del Foro Cultural Somos Voces y pertenece a la 
Red Multidisciplinaria para la Investigación sobre Discriminación en la CDMX, así 
como a la Red de Información y Discusión sobre Arqueología y Patrimonio (RIDAP).  
Ha sido profesor de asignatura de la UACM, YMCA y UNAM. Se dedica a temas de 
investigación sobre patrimonio, museos, política cultural, gestión cultural y diver-
sidad sexual.


