
DIFRACCIONES DE LA

INTERSECCIONALIDAD Y LAS

INAPROPIABLES WARMIS PUSHKADORAS

Mariana Alvarado
INCIHUSA CCT Mendoza

 Es Doctora en filosofía. Investigadora Independiente con lugar de trabajo en el
INCIHUSA CCT-Mendoza. Desarrolla su quehacer investigativo en la frontera

discursiva de la filosofía práctica que vincula Feminismos del Sur,
epistemologías feministas latinoamericanas y prácticas de resistencia de las

mujeres de Abya Yala.

Fecha de recepción: 11 de julio del 2025
Fecha de aceptación: 5 de agosto del 2025

ID: https://orcid.org/0000-0001-5562-1697
E-mail: elotro4to@gmail.com

Título en inglés:  Diffractions of Intersectionality
and the Inappropriable Warmis Pushkadoras

Título en alemán: Beugungen der Intersektionalität
und die unangemessenen Warmis Pushkadoras

https://orcid.org/0000-0001-5562-1697
mailto:elotro4to@gmail.com


Resumen
En el marco de los debates habilitados por los feminismos como teoría crítica

y movimiento de mujeres este escrito pretende des(a)nudar lo articulado
desde la perspectiva interseccional hacia una renovación teórica-metodológica

anclada en los feminismos del sur y posibilitada desde las Warmis
Pushkadoras. Rastrea, identifica y sistematiza aportes que han animado los

debates en torno a la interseccionalidad habilitando difracciones para
formular preguntas que exploran los límites de lo ya pensado en torno a la

matriz de dominación y las categorías de análisis. Finalmente, advierte sobre
las potencialidades de un término coalicional como política de localización y

de resistencia que cobija otros mundos por-venir.

Palabras claves: raza, clase, género, opresión.

Abstract
Within the framework of the debates enabled by feminisms as critical theory
and women's movement, this paper aims to unravel what has been articulated

from the intersectional perspective towards a theoretical-methodological
renewal anchored in the feminisms of the South and made possible by the

Warmis Pushkadoras. It tracks, identifies and systematizes contributions that
have animated the debates around intersectionality by enabling diffractions to
formulate questions that explore the limits of what is already thought about
the matrix of domination and the categories of analysis. Finally, he warns

about the potentialities of a coalitional term as a politics of localization and
resistance that shelters other worlds to come.

Key words: race, class, gender, oppression

41



42

Auszug
Im Rahmen der durch den Feminismus als kritische Theorie und

Frauenbewegung ermöglichten Debatten, soll die folgende Arbeit die aus der
intersektionalen Perspektive artikulierten Ansätze zu einer theoretisch-

methodischen Erneuerung, die in den Feminismen des Südens verankert ist
und durch die Warmis Pushkadoras ermöglicht wurde, entkleiden und
entwirren. Sie identifiziert, systematisiert und spürt Beiträge auf, die

Debatten zum Thema Intersektionalität belebt haben, um Beugungen zu
ermöglichen um Fragen zu formulieren, die die Grenzen dessen erkunden,

was bereits über die Matrix der Herrschaft und die Kategorien der Analyse
nachgedacht wurde. Schließlich warnt sie vor dem Potenzial einer

Koalitionsperiode als Politik der Lokalisierung und Widerstands, die andere
zukünftige Welten umfasst.

Schlüsselwörter: Rasse, Klasse, Gender/Geschlecht, Unterdrückung.



DIFRACCIONES DE LA

INTERSECCIONALIDAD Y LAS

INAPROPIABLES WARMIS PUSHKADORAS

En el marco de los debates habilitados por los feminismos como

teoría crítica y movimiento de mujeres me propongo des(a)nudar lo

articulado desde la perspectiva interseccional hacia una renovación

teórica-metodológica anclada en los feminismos del sur. Para ello

me propongo presentar un rastreo que identifica y sistematiza

aportes que han animado los debates en torno a la

interseccionalidad previos a la institucionalización del término que

ha sido anudado a Kimberlé W. Crenshaw. Lo que me interesa

desplegar en el escrito son las difracciones que habilitan preguntas

para explorar los límites de lo ya pensado en torno a la matriz de

dominación y las categorías de análisis que supone. Estos aportes

teóricos-metodológicos son posibilitados por la diferencia

instalada por las Warmis Pushkadoras y posibilitada por la

indisiociabilidad histórica de género-sexo-origen-etnia-raza-

residencia-nacionalidad que se corporaliza en el término  

Mariana Alvarado

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

43

Preliminares



coalicional: mujeres-indígenas-trabajadoras-migrantes-bolivianas

del Ayllu de Guaymallén que restituye un locus de enunciación

colectivo como política de localización y resistencia. 

Des(a)nudando la interseccionalidad

La categoría de “interseccionalidad” ha sido rumiada en plurales

sentidos como herramienta jurídica, política y de transformación

social; desde el sur del norte al sur-sur se ha desplazado en su

recepción, apropiación y resignificación. Podría trazar rutas

diversas para marcar el ritmo de esos itinerarios que no

terminarían de dar cuenta de su genealogía en el tráfico de ideas

que propician y animan espacios de engendramiento y zonas de

contacto como política de localización y de resistencias (Alvarado,

2019). Así, las obreras del pensamiento: María Trinidad Enríquez,

Margarita Práxedes Muñoz, Mercedes Cabellos de Carbonera,

Teresa González de Fanning, Clorinda Matto de Turner, Juana

Manuela Gorriti, Carolina Freire de James, a fines del XIX, daban

cuenta de la tríada de opresiones raza-clase-género. Devenires que

dan cuenta de por qué ciertas mujeres blancas tenemos la vida que

tenemos y por qué mujeres de color tienen la vida que tienen como

así también otras mujeres de Latinoamérica y aquellas otras que no

por nómadas sino por migrantes llegaron a EEUU para cuidar y

criar a los hijos de otras mujeres (Ferreira, 2015; Alvarado, 2017).

Así, también en las producciones devenidas de la situación de

mujeres en contextos de encierro, atravesadas por el

entrecruzamiento de diferentes modalidades de dominación  

44

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



institucionalizada, dan cuenta de que aquella categoría, sin ser

formulada todavía, venía gestándose. En Angela Davis y Angélica

Mendoza, es posible visibilizar la antesala de lo que Kimberlé W.

Crenshaw nombra como interseccionalidad y que ha sido hablado

por ellas en la multidimensionalidad de experiencias de mujeres y

de la diversidad de posiciones que (no) encarnan la norma de la

masculinidad, de la heteronormatividad o de la blanquitud en la

intersección móvil entre raza/sexo/género/clase (Alvarado, 2021).

Viveros Vigoya (2023) apunta cómo ya se venía desarrollado la

“interseccionalidad” en las propuestas simultáneas de la Colectiva

del Río Combahee en Estados Unidos, el feminismo negro

estadounidense y la teorización de pensadoras y activistas

afrobrasileñas en la misma época. La perspectiva epistemológica

que incorpora la intersección de estas categorías aparece en los

trabajos de la feminista filipino-americana Yen Lee Espiritu, en la

historiadora feminista negra Barkley Brown así como en la filósofa

blanca Elizabeth Spelman. Una perspectiva que ha sido construida

como simultaneidad de opresiones (Colectivo Rio Cambahee);

como matriz de opresiones (Patricia Hill Collins); como fusión

(María Lugones); como interdependencia; yuxtaposición;

imbricación; co-implicancia, co-constitución (Yuderkys Espinosa

Miñoso); como con-sustancialidad (Ochy Curiel) (Alvarado, 2016).

La perspectiva formalizada como intersectionality aparece en un

artículo en artículo Demarginalizing the Intersection of Race and

Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine,

Feminist Theory and Antiracist Politics de Crenshaw (1989) quien, 

45

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



lejos de la pretensión de hacer teoría, proponía no solo analizar

omisiones y desigualdades sino visibilizarlas entre el privilegio de

la blancura y la masculinidad. 

Pero no fue sino con el proyecto de extensión Diálogo de saberes y

tecnologías ancestrales como prácticas de resistencia  (Rosales,

Alvarado, Martínez Espínola, Victoria, Guerra, 2023),

desarrollado en vinculación con una organización indígena

denominada Ayllu de Guaymallén, que cobra hondura el término

coalicional mujeres-indígenas-trabajadoras-migrantes-bolivianas

en el que se reconocen las Warmis Pushkadoras (mujeres hilanderas

en quechua) en contra de las opresiones múltiples (Lugones, 2008)

en el marco de redes de ancestralidad, comunalidad y

territorialidad vinculados a las lenguas –el

quechua/aymara/español–, a la alimentación y la nutrición, al

hilado y el tejido, al acceso, uso y consumo de plantas medicinales

y a la cosmovisión del cuerpo-sexo-género, la salud y la

enfermedad[1] Este término coalicional se articula como un lugar

de enunciación colectivo que las habilitaría a ejercitar

esencialismos estratégicos/temporales/defensivos (Cumes, 2014)

desde/en la indisociabilidad histórica de género-sexo-origen-clase-

etnia-raza-residencia-nacionalidad. Un término coalicional[2] que

se construye desde la experiencia vivida de cada una y de la toma 

46

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

[1] En el sitio de Instagram Saberes y Tecnologías Ancestrales encontrarán un
archivo fotográfico de los encuentros
https://www.instagram.com/saberesytecnologiasancestrales/

https://www.instagram.com/saberesytecnologiasancestrales/


de conciencia -una junta la otra, aunque no con todas- como

fuente de conocimiento parcial, situado y en contexto; una política

de localización y resistencias. 

Si “la raza es un indicador de clase. El racismo crea jerarquías de

género que ubican a las mujeres racializadas en desventaja, en

posiciones de mayor vulnerabilidad social y engendra no solo

violencia física y económica, sino también cultural, ambiental,

etc.” (Viveros Vigoya, 2023, 22). Así como el racismo genera

jerarquías de género, el género genera jerarquías de clase. Cabe

entonces, instalar el problema de lleno ¿toda dominación es por

definición una dominación de clase-sexo-género-raza-etnia en sí

misma? Es decir, ¿toda dominación es interseccional y por tanto no

puede ser pensada de manera separada? O en todo caso ¿la

interseccionalidad es la experiencia de la dominación en cada

cuerpo? Es decir ¿cada persona individual experimenta de manera

simultánea la estructura moderna colonial patriarcal

cisheteronormada racista liberal? ¿De lo que se trata es de mostrar

la conexión entre vectores de opresión como el sexismo, el racismo,

el clasismo, el hetorocisexismo o de visibilizar la sujeto

invisibilizade de/en los parámetros normalizados o ambas

dimensiones al mismo tiempo? ¿La identidad se construye en esa 

47

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

[2] María Lugones (2008) utiliza mujeres de color como un “término coalicional” en
contra de las opresiones múltiples; asumiendo que no se trata simplemente de un
marcador racial, o de una reacción a la dominación racial, sino que constituye y
expresa un movimiento solidario horizontal de mujeres subalternas víctimas de la
colonialidad de género reunidas orgánicamente.



intersección? ¿Basta, entonces, con reconocer y nombrar las

múltiples formas de violencia para eliminarlas de forma simultánea

o en todo caso reconocer y nombrar lo que no tenía nombre para

habilitar la conducción y construcción de formas de lucha en

forma simultánea sin priorizar y/o elegir una trinchera sobre otra?

Pues, planteados los interrogantes, me interesa des(a)nudarlos

haciendo lugar a las difracciones de la interseccionalidad. En

términos de Donna Haraway (1999) la difracción no es reflexión ni

refracción, ni réplica ni reflejo tampoco reproducción. Lo

difractado no es la repetición de lo mismo ni su desplazamiento

sino en todo caso interferencia. Aquello de lo que da cuenta no es

el origen de la diferencia sino, en todo caso dónde aparecen sus

efectos. Se trata del tratamiento de/con las diferencias que

habilitan reinvenciones inapropiables. Lo que me interesa en el

siguiente apartado es presentar esas difracciones que no

reproducen ni repiten sino, en todo caso, hacen diferencia. 

Difracción 1 pilas de cuerpos

En un sótano en el que diversas personas subordinadas por raza,

sexo, edad, preferencia sexual, clase y/o capacidades físicas tienen

pies sobre hombros de otros, también subordinados en diversas

gamas de opresión, conformando pilas de cuerpos hasta llegar a un

techo donde las cabezas de los desfavorecidos rozan lo que para

unos es un techo y para otros es el piso sobre el que residen los

privilegiados que no están en desventaja (Crenshaw, 1989, p. 151).

48

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



¿Cuáles son los cuerpos visibles en esta pila de subordinaciones?

¿Para quiénes hay lugar en estas pilas de cuerpos? ¿Cómo se trazan

los límites entre los aventajados y quienes están en desventaja?

¿Cuáles son los cuerpos que (no) importan? ¿Estos cuerpos,

importan? ¿Cómo circulan las movilidades para aventajar a

cuerpos subordinados? ¿Siempre habrá alguien arriba y alguien

abajo? ¿Si los de abajo son subordinados, los de arriba son

privilegiados? ¿Alguna vez un privilegio puede ser una desventaja?

¿Los de arriba, alguna vez pueden estar abajo? ¿Algunos cuerpos

están obligados a subordinar para no ser desventajados? ¿Hay

cuerpos que están, incluso por fuera de estas pilas de cuerpos?

¿Quiénes esperan en los bordes, por fuera de la pila? Si los que

están en las pilas son visibles porque aplican a ciertas categorías,

¿cuáles son los que no están, los invisibles? ¿Existen los que no

están pero están al margen? ¿Esperan al margen? ¿Qué esperan?

¿Basta con que las categorías amplíen sus márgenes para contener

un cuerpo no-subordinado (aún) que existe fuera de la pila? Esos

cuerpos ¿se miran? ¿se huelen? ¿se tocan? ¿se reconocen?

¿conversan? ¿hacen trinchera?

Difracción 2 cruce de calles

El tráfico en una intersección de calles es ininterrumpido. Van y

vienen autos en cuatro direcciones. En una intersección, el tráfico

puede fluir en direcciones diferentes. Si se produce un accidente

puede ser causado por autos que circulan desde varias direcciones

y, a veces, desde todas ellas a la vez (Crenshaw, 1989, 149).

49

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



¿Cuáles son los ejes de opresión? ¿Preexisten al tráfico, a los autos,

al accidente? ¿Son anteriores a los cuerpos? ¿Acontecen dado el

accidente? Y, dado el accidente ¿qué es lo que se visibiliza? ¿la

intersección de los ejes de opresión? ¿o la intersección preexistía al

accidente o el accidente tuvo lugar por la intersección? ¿Podría

darse el accidente sin visibilizar la intersección de los ejes de

opresión? ¿Los ejes de opresión son independientes unos de otros?

Si solo hay calles separadas, paralelas, sin intersección ¿se evitarían

los accidentes? Dado el accidente, reconocida la intersección

¿mientras más ejes de opresión, mayor es el daño? ¿a quién se

atiende? ¿bajo qué condiciones? ¿a quién se responsabiliza?

¿alcanza con identificar al conductor como responsable? ¿Y si ha

sido simultáneo? ¿cuál es la pena? ¿cómo se repara? ¿Qué ejes se

tejen entre punitivismo, antipunitivismo e impunidad?

Difracción 3 Tortas y bizcochuelos

En un bizcochuelo marmolado el chocolate y la vainilla se tocan

sin mezclarse, sin poder escindirse, aislarse o disociarse (Jordan

Zacherry, 2007, 261). Sucede lo mismo con los ingredientes de la

tortas fritas; harina, manteca y agua; dependiendo de las medidas,

el tiempo, las manos y la temperatura del aceite, cada tortilla es

producto de una práctica, de un proceso del que tampoco puede

separarse y en el que se entremezclan e influyen mutuamente sin

poder desembollarse (Ken, 2010).

50

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



¿Es posible identificar las categorías (sexo-género-clase-raza) de

manera aislada? ¿Es posible reconocer que son inescindibles,

inseparables? ¿Es posible separar la discriminación por género de

la segregación de raza? ¿Es posible aislar mi mestizaje de linaje de

mis saberes femeninos? Si lo que me constituye está

intrínsecamente amalgamado, ¿cómo podría escindirlo? Aunque

sean inseparables ¿es posible identificarlas de manera separada?

¿Quién/es define/n cómo deben separarse? ¿Raza-clase-género-

sexo-sexualidad-pertenencia-origen se generan, utilizan,

experimentan, tramitan en nuestros cuerpos? ¿Estructuras,

contextos, prácticas y circunstancias actúan e intervienen de

manera continua y mutua en la constitución de estas categorías

raza-clase-género-sexo-sexualidad-pertenencia-origen? ¿Cómo se

relacionan las formas en las que raza-clase-género-sexo-sexualidad-

pertenencia-origen-edad-generación organizan nuestras vidas?

¿Cómo podrían estas formas de organización entrar en conflicto o

funcionar? ¿Y si sucede como en los territorios agrícolas con

tierras cultivables? ¿Y si sucede como en la cocina como territorio

productivo? ¿Como los alimentos que se mezclan? ¿Como lo que

tiene un proceso para ser digerido en nuestros cuerpos

individuales, sociales, institucionales? En el campo como en la

mesa de la cocina ¿un alimento puede contaminar a otro? ¿cada

alimento puede modificar la presencia de otros? ¿podría incluso

obturar la asimilación de alguno o acelerar la digestión? ¿las

formas en las que Raza-clase-género-sexo-sexualidad-pertenencia-

origen-edad-generación están involucradas son relaciones 

51

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



dinámicas o se presentan de manera estática? ¿cuáles son sus

implicaciones en el orden social y/o cómo el orden social las

implica?

Difracción 4 Contextos

Las mujeres blancas y ricas como las mujeres negras y pobres,

como la clase, en la política gay y el macho proveedor, son

producidas por las relaciones de género, raza y clase. Si para

Angela Davis (2003) el entrenamiento diseñado para mujeres

blancas de clase media producía sirvientas domésticas negras y

pobres, para Angélica Mendoza (2012) el entrenamiento diseñado

para mujeres heterosexuales burguesas producía sirvientas,

domésticas y putas pobres. Sucede que las primeras al ser sujetas

de privilegios no perciben o experimentan la multidimensionalidad

de experiencias que otras no–mujeres padecen. No–mujeres designa

algunos cuerpos que caen en la conjunción entre sexo y raza;

cuerpos que devienen mujeres negras y que son marginados entre

las jerarquías que separan y fijan la raza y el sexo como

parámetros heterocisnormados. Estar por fuera de esos parámetros

presupone estar por fuera de la norma; como las no–esposas, no–

madres, no–heterosexuales, no–blancas, no–burguesas, no–

maestras ni monjas. Estar fuera de la norma es habitar crímenes y

padecer castigos. “Nuestros crímenes” han estado vinculados de

una u otra manera a nuestros cuerpos sexuados (Alvarado, 2021).

52

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



¿Las formas en que la raza-clase-sexo-género estructuran nuestras

vidas son fuente tanto de opresión como de privilegios? ¿Los

contextos modifican la asignación de privilegios? ¿Cómo, cuándo,

bajo qué circunstancias estar fuera de las clasificaciones nos coloca

en una posición patologizada o criminal? Entonces ¿raza-clase-

sexo-género no son meras categorías demográficas ni identidades

múltiples sino estructuras que organizan parámetros de

normalidad y de salud desde donde se criminaliza y/o patologiza?

Entonces ¿raza-clase-sexo-género organizan no solo posiciones de

sujetas sino también prácticas, relaciones, recursos, instituciones,

acuerdos, estructuras? Pero, al mismo tiempo esas prácticas,

relaciones, recursos, instituciones, acuerdos, estructuras

¿construyen social e históricamente la raza-clase-sexo-género? Una

y otra dinámica ¿se construyen de manera mutuamente constitutiva

e interdependientes? Así que ¿la raza-clase-sexo-género dan forma

a las estructuras al tiempo que son estructuras en sí mismas?

Difracción 5 Posicionalidad

El género se vive de formas diversas si coincide o no con el sexo

asignado al nacer; si soy mujer trans o lesbiana; si vivo en el campo

y trabajo la tierra o en la ciudad y trabajo la tierra en el campo; si

trabajo cuidando ancianos o si soy médica recibida sin trabajo; si

vivo en el norte de la Argentina o en la triple frontera entre

Argentina, Brasil, Paraguay; si tengo hijos casada o si los tengo

soltera a través de un tratamiento de reproducción asistida o si

elijo no tenerlos. Ahí, donde estamos, es la posición que ocupamos 

53

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



que varía y se alterna de sujeta a sujetx; ahí desde donde nos

vinculamos con otrxs, la naturaleza y no-humanos y (nos)

entendemos desde un espacio-tiempo. Esas relaciones se habitan

dependiendo de las posiciones que ocupamos y cada unx las habita

y transita de modo diferente. Se trata de una variabilidad de

posiciones en las que nos situamos inseparablemente de la

multidimensionalidad de experiencias de opresión y/o de

privilegios. 

¿Es la posición la que determina la (des)ventaja? ¿Cabe la adición

de opresiones para dar cuenta de cada posición? ¿La desventaja

está trazada por una regla? ¿Los hombres blancos heterocis están

siempre por arriba de los gays o éstos sobre las lesbianas? ¿En

todos los casos ciertos grupos que respondan a ciertas categorías

ocuparán el lugar de opresores y aquellxs otrxs de oprimidos?

¿Será que es preciso contemplar cada situación y/o otras

situaciones en las que estén implicadxs? ¿Será que estas preguntas

son aplicables a toda comunidad y en cualquier momento? ¿en

oriente en nuestros tiempos? ¿en territorios de Abya Yala? ¿en

comunidades prehispánicas? ¿estas posiciones existen

independientemente del contexto? ¿es el contexto lo que determina

un eje prioritario sobre otros?

Posteriores

Estas difracciones que propongo a partir de distintos

posicionamientos teórico-metodológicos y acercamientos a la

interseccionalidad (Crenshaw, 1989; Davis, 2003; Ken, 2010; 

54

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



Jordan Zacherry, 2007; Mendoza, 2012; Alvarado, 2021) y que

habilitan preguntas para explorar los límites de lo ya pensado en

torno a la matriz de dominación y las categorías de análisis, dan

cuenta de la amplitud de formulaciones y de la variabilidad de

enfoques.

Por un lado, es posible, inicialmente, reconocer la tríada de

opresiones raza-clase-género casi como hegemónica, por otro, es

irrefutable la urgencia de reconfigurarla y/o ampliarla. Propuse al

menos dos ejercicios: raza-clase-género-sexo-sexualidad-

pertenencia-origen-edad-generación o bien no–esposas, no–madres,

no–heterosexuales, no–blancas, no–burguesas, no–maestras, no

monjas. También es posible advertir que lo que puede ser un eje de

opresión puede en determinado contexto y/o posición trocar a

privilegio. Además, las categorías en sí mismas resultan ejes de

opresión pero también estructuras. Ejes y estructuras se co-

implican. La interseccionalidad aparece en el cruce de esos ejes

haciendo espacio y dando visibilidad a lo que de manera aislada no

era posible ver y, entonces, es posible nombrar. Pero el punto de la

intersección puede combinar ejes distintos que se entrecruzan

dando lugar a subjetividades, situaciones y experiencias concretas,

situadas y en contexto. 

Ejes y estructuras, opresiones y privilegios, desigualdades y

exclusiones, identidades, individuos y comunidades disponen y

proponen, requieren y reclaman diversos niveles de análisis crítico. 

55

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



Así la filósofa argentina Verónica Gago (2019) y la antropóloga

colombiana Maria Viveros Vigoya (2023) ingresan en lo macro y lo

micro y en la estructura y la infraestructura.

Vigoya entiende que lo micro y lo macro no son niveles excluyentes

y que anudados habilitan el análisis entre lo estructural y lo

subjetivo. “A nivel microsocial, un análisis interseccional considera

los efectos de las estructuras de desigualdad social en las vidas

individuales y se interesa por entender cómo se viven las opresiones

interseccionales y los efectos que tienen las propias posiciones en

relación con la experiencia de la desigualdad” mientras que “A

nivel macrosocial, un análisis interseccional interroga la manera en

que están imbricados los sistemas de poder en la producción,

organización y mantenimiento de las desigualdades” (Viveros

Vigoya, 2023, 67). Mientras la dimensión macro nos permite

interrogar respecto de las imbricaciones de los sistemas de poder

(capitalismo, patriarcado, imperialismo, colonialismo) en la

producción, organización y mantenimiento de las desigualdades, la

dimensión micro nos permite considerar los efectos de las

estructuras en las vidas individuales para entender no sólo cómo se

viven las opresiones interseccionadas (etnia, edad, sexualidad,

generación, sexo/género) sino también los efectos de/en las propias

posiciones. 

Estas dimensiones de análisis posibilitan diversas líneas de

indagación por ejemplo respecto de la discriminación que sufren

ciertos individuos en un contexto específico o bien los contenidos 

56

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



sexistas, racistas, misóginos, clasistas que aparecen en una ley o

bien las relaciones entre patriarcado y racialización en un periodo

determinado en términos de procesos sociales y relaciones de poder

así como también las formas de violencia patriarcal que vulneran a

diferentes agentes en un mismo escalafón de la carrera científica en

países latinoamericanos. En cualquier caso lo prioritario y

relevante es asumir que las categorías tienen el mismo piso/peso y

que la relación entre ellas no puede estar predefinida; las categorías

son diversas y el mismo proceso de investigación puede re-

definirlas o bien crearlas; no hay un eje principal del que devengan

otras sino en el proceso de construcción de conocimiento situado y

en contexto puesto que la opresión que sufren ciertos cuerpos es

diferente según el contexto en el que se produce y los procesos que

se transitan. Así, frente al patriarcado hay que preguntar por el

racismo como así también frente a la lesbohomotransfobia hay que

preguntar por el clasismo y, frente al clasismo por lo generacional

y lo etario y, así.

Los planteos de Vigoya nos acercan a la perspectiva de Gago en

tanto que “sólo produciendo una cartografía política que conecte

los hilos que hacen que las violencias se revelen como dinámicas

interrelacionadas, podemos denunciar que su segmentación busca

enclaustrarnos en casillas aisladas” (Gago, 2019, 66). Mapear la

simultaneidad y la interrelación de las violencias como un

entramado que conecta la violencia de género con otras violencias -

simbólica, verbal, física, psicológica, emocional, sexual pero

también, económica, laboral, institucional, financiera, política y 

57

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



social- propicia líneas de indagación en las que la dominación,

explotación y desigualdad articulan infraestructuras (formales,

informales, legales, ilegales, paralegales y alegales) en las que se

inscriben y movilizan los cuerpos en cruces que no son nítidos. De

lo que se trata, entonces, es de rastrear los modos de su conexión y

encontrar el punto de las múltiples afectaciones en la diferencia de

las opresiones, es ahí, donde, emerge/ría o bien una identidad

múltiple, prácticas de resistencias, una proyección política o bien

una política pública en tanto que desentrañaría las diferencias sin

evitar las convergencias. Cobran hondura las luchas transversales

sostenidas desde las difracciones propuestas hacia el

acuerpamiento y la comunidad como principios epistémicos,

políticos y metodológicos.

Mujeres-indígenas-trabajadoras-migrantes-bolivianas del Ayllu de

Guaymallén

Este término coalicional da cuenta de una multidimensionalidad de

experiencias. La forma en la que se vive la opresión es diferente

según los cuerpos que la padecen y el contexto en el que se

producen. El contexto determina los ejes que se intersectan en al

menos cuatro dimensiones: instituciones y normas; gestión y

políticas públicas; lo ontológico, ideológico y/o cultural; las

circunstancias e interacción entre las gentes. La experiencia de las

Warmis Pushkadoras no puede ser separada de los saberes

ancestrales que encarnan en su feminidad, del origen del que

migran, ni de su condición indígena, mucho menos de las tareas de 

58

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



cuidado y crianza que colectivizan en el Ayllu situado y sostenido

en Guaymallén, Mendoza, del que participan como par político en

alternancias rotativas. Se trata, en todo caso, de una experiencia

indisociable en la que se producen, coproducen y agencian

prácticas de resistencia a las dimensiones señaladas.

Mujeres-indígenas-trabajadoras-migrantes-bolivianas del Ayllu de

Guaymallén dan cuenta de un proyecto de lucha en un espacio-

tiempo en el que traman experiencias, quehaceres y

reivindicaciones políticas, económicas, raciales, sexuales y de

género que con-forman y singularizan una nueva identidad

indisociable. Quienes conforman el Ayllu enfrentan las opresiones

de género-sexo-origen-clase-etnia-raza-residencia-nacionalidad-

edad-sexualidad-condición migratoria de modos diversos, que

varían y se entrecruzan según el tiempo, el espacio y el lugar e

influyen en los accesos, exclusiones, oportunidades y privilegios.

La mutua afectación de las opresiones en el Ayllu compone la

diferencia como proyección política que desborda la

posicionalidad de las Warmis Pushkadoras[3] para desentrañar

mundos habitables y futuros queribles en torno a:

59

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

[3] Para ingresar a la diferencia como proyección política que desborda la
posicionalidad de las Warmis y desentraña mundos por-venir consultar: “yo veo, yo

siento”. Investigar tejer (re)cordar.



La marginalidad impuesta por estructuras opresivas y la

marginalidad elegida como lugar de enunciación y lugar de

resistencia

Historias recientes y narrativas lejanas. Otras modernidades.

Otras memorias. Otros vínculos con los muertos y las

ancestras. 

Otras formas de vincularidad y de relacionalidad sostenida en

afinidades.

Politización de lo doméstico y la domesticación de lo público.

Trabajo reproductivo, doméstico, de cuidados y crianza

colectivos y rotativos.

Sostenibilidad de vidas interdependientes vivibles.

Proyecciones políticas que se inscriben dinamizando entre lo macro

y lo micro entre la vulneración, la precarización y la actualización

de por-venires desde abajo en la emergencia de una perspectiva que

materializa las condiciones de posibilidad de una crítica a la

estructura moderna colonial patriarcal cisheteronormada racista

liberal desorganizando los ejes de opresión. La configuración del

término coalicional da cuenta de cada una en/desde/para un cuerpo

colectivo; las violencias en cada una impacta en la historia de vida

y la memoria histórica, en los saberes y quehaceres venidos de

otros lares que una junta a la otra sostienen y replican, en sus

cuerpos y en la comunalidad que les abraza. Indisociables en la

conjunción de las diferencias visibiliza la inseparabilidad del

cuerpo individual en el colectivo, el Ayllu, en el territorio, de los

recursos y los bienes. Una continuidad epistémica, afectiva, 

60

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



productiva, política en resistencia y en movimiento. El cuerpo se

revela con otras, una junta a la otra y entre fuerzas no-humanas en

un territorio vivido y sostenido desde la experiencia que las

constituye. Se trata de un término coalicional que evidencia la

inseparabilidad y la conjunción con otros cuerpos, otras prácticas,

otros saberes-quehaceres-tecnologías de las que no pueden

separarse. Un término coalicional que no solo visibiliza la

interseccionalidad de opresiones sino que cuestiona de lleno los

procesos de desigualdad, extractivismo y desposesión. 

En el Ayllu las Warmis Pushkadoras devienen mujeres-indígenas-

trabajadoras-migrantes-bolivianas como diferencia relativa al

modo en el que conciben el trabajo, los cuidados, las relaciones, los

cuerpos, el territorio, los saberes, los quehaceres, es decir, los

medios de gestionarse la vida. El Ayllu no es propiedad, como

tampoco lo son los medios para gestionarse la vida, como tampoco

lo son sus cuerpos; se tiene en tanto se es parte, se es parte, en

tanto se tienen. Se inscribe en la lógica de lo común. Es

comunalidad en el reconocimiento de la interdependencia y de la

co-responsabilidad. Una co-implicancia que com-pone y con-tacta

escapando a la noción de individuo, la propiedad privada, la

concentración del capital, la herencia. Son inapropiables. Ahí

radica su potencia en resistencia que envuelven los hilos de la vida

que tejen en experiencias concretas de hilado y tejido, de

alimentación, sanación y reparación que habilitan otras formas de

vinculación, organización, sociabilidad y de intercambio. 

61

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



Difracciones de cierre que abren

¿Qué otras prácticas de resistencia cercanas y alternativas podemos

reconocer, cuáles cuerpos visibilizan, en qué posiciones? ¿En qué

contextos nombrar con/desde qué términos coalicionales? ¿En qué

medida no sólo expresan las desigualdades estructurales sino

también su inseparabilidad? ¿Qué violencias encubren, qué

posiciones de privilegio habilitan, qué afinidades sostienen en qué

diferencias? ¿Cómo resitúan nuestra comprensión sobre la

propiedad y el individuo, la apropiación, la explotación y el

extractivismo? ¿En qué medida habilitan condiciones de existencia

vivibles y sostenibles desde otras relacionalidades entre las gentes,

con la naturaleza, con no-humanos? ¿Cuáles son las relaciones que

hacen posible otras condiciones de existencia, supervivencia, re-

existencia? ¿Qué parentescos y descendencias propician? ¿Son estas

las posiciones, los contextos, las prácticas desde donde se

conforma una conciencia política opositiva? ¿Subalterna? ¿Desde

abajo? ¿En qué nivel de la pila de los cuerpos establece conexiones

con otras gentes coalicionadas? ¿Cuándo propicia

posicionamientos móviles, desvinculaciones apasionadas y huidas

constructivas? ¿Puede ofrecer orientaciones para una justicia

cognitiva y una ecojusticia? ¿Con cuáles narrativas, desde qué

ficciones especulativas, apoyadas en cuáles onto-tecnologías? 

62

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



Referencias: 

Alvarado, Mariana (2021). La multidimensionalidad de las

experiencias de mujeres en un cuerpo que coge. En: Catelli, Laura;

Manuela Rodríguez y Patricio Lee-Carrión (Comp.) Condición

poscolonial y racialización. Mendoza: Qellqasqa. Pp 245-283.

___ (2019). (In)ciertos feminismos. En: Cuyo. Anuario de Filosofía

Argentina y Americana. Vol 38.  

___ (2017). Experiencia y punto de vista como aperturas

epistemológicas para una historia de las ideas de las mujeres del

sur. En: REVIISE. Vol 9, n° 9. Pp 157-167. 

___ (2016). Epistemologías feministas latinoamericanas: un cruce

en el camino junto–a–otras pero no–junta–todas. RELIGACION.

Revista de Ciencias Sociales y Humanidades I, 3, 9–32.

Alvarado, Mariana y Natalia Beatriz Fischett (2023). “yo veo, yo

siento”. investigar/ tejer / (re)cordar. En: Alvarado, Mariana

(Comp.) Tejiendo: qué historias contamos cuando investigamos.

Mendoza: qellqasqa.

Crenshaw, K. (1989b). Demarginalizing the Intersection of Race

and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination

Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. University of 

63

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



Chicago Legal Forum 1, Article 8. Recuperado de

http://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8 Última

revisión 04/7/2025

Cumes, Aura (2014). Esencialismos estratégicos y discursos de

descolonización en: Millán, Márgara (Ed.) Más allá del feminismo.

Caminos para andar. Red de feminismos des-coloniales, pp. 61-86.

Davis, A. (2003). Are prisons obsolete? Nueva York, Estados

Unidos: Seven Stories Press.

Ferreira, Rocío (2005). Clorinda Matto de Turner, novelista y los

aportes de Antonio Cornejo Polar al estudio de la novela peruana

del siglo XIX. Revista de Crítica Literaria Latinoamericana,

31(62), 27-51.

Gago, Verónica (2019). La potencia feminista. O el deseo de

cambiarlo todo. Madrid: Traficantes de sueños. 

Haraway, Donna (1999). La promesa de los monstruos. En:

Política y sociedad. Madrid: University of California. Vol 30, Pp

121-163.

Jordan-Zachery, Julia S. (2007). Am I a black woman or a woman

who is black? A few thoughts on the meaning of intersectionality.

Politics & Gender, 3(2), 254-263.

64

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

http://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8


Ken, Ivy (2010). Digesting Race, Class and Gender: sugar as a

Metaphor. Palgrave Macmillan. 

Lugones, María (2008). Colonialidad y género. En: Tabula Rasa.

Bogotá - Colombia, No.9: 73-101, julio-diciembre 2008. 

Mendoza, A. (2012). C.rcel de mujeres. Buenos Aires, Argentina:

Biblioteca Nacional.

Rosales, Carla, Alvarado, Mariana, Martínez Espínola, Victoria,

Guerra, Mariana (2023) “Saberes y tecnologías ancestrales

andinas: prácticas de resistencias en el Ayllu de Guaymallén”. En

Dossier Tender puentes entre las prácticas extensionistas y la

preservación del patrimonio cultural. Cuadernos de extensión. Santa

Rosa, La Pampa: UNLPam. 7 (2) 43-61.

Viveros Vigoya, Mara (2023) Interseccionalidad. Giro decolonial y

comunitario. Buenos Aires: CLACSO.

65

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7




