
“ESE FEMINISMO NO ME REPRESENTA”:

CÓMO CERRAR LAS BRECHAS IDEOLÓGICAS 

Tania Valeria Molina Concha
UNCUYO- I.F.D. N.° 4- I.F.D. N.° 12

 Profesora y Licenciada en Letras por UNCOMA. Magister en Literaturas
Contemporáneas en Lengua Inglesa y Doctora en Letras por UNCUYO.

Becaria Postdoctoral de CONICET (UNCOMA-IPEHCS-CCT Patagonia
Confluencia). Docente en Institutos de Formación Docente de Neuquén.

Fecha de recepción: 07 de mayo del 2025
Fecha de aceptación: 02 de agosto del 2025

ID: https://orcid.org/0000-0002-0743-144X
E-mail: tania.molina@gmail.com

Título en inglés:  “That feminism doesn't represent me”: how to bridge
ideological divides

Título en alemán: “Dieser feminismus repräsentiert mich nicht”: wie
ideologische spaltungen überbrückt werden können

https://orcid.org/0000-0002-0743-144X
mailto:tania.molina@gmail.com


Resumen

En los últimos años, una frase se ha repetido hasta el cansancio en medios de
comunicación, redes sociales y en la vida cotidiana. Dicha expresión se

emplea en cuanto se realiza alguna manifestación o evento sobre género o
feminista. El “no me representan” se puede leer (y oír) constantemente.

Siempre (o casi siempre) acompañado de otras frases derogatorias. Pero hay
algo más detrás de eso. Quizás esta “falta de representatividad” esté

anunciando un conflicto al interior del movimiento feminista, al menos en lo
que se observa en Argentina. Esta problemática no es solo una cuestión de
sectores de derecha o adeptos a alguna religión: personas que aceptan la

necesidad de defender los derechos de las mujeres se declaran antifeministas
por el miedo a ser encasilladas en determinados estereotipos.

Es por ello que se plantea la necesidad de revisar las prácticas al interior de
dichos movimientos para evaluar el porqué de esta situación. Al ser

Latinoamérica un lugar diverso y heterogéneo, quizás la clave esté en atender
a este tema. En este sentido, cobran relevancia los estudios de los Feminismos

Postcoloniales para poder lograr, cuando menos, la conciliación entre las
diferentes partes en pugna.

Palabras claves: 
Diversidad, Encuentros de mujeres en Argentina, Feminismo Postcolonial,

Movimientos feministas argentinos, Representatividad.

68



Abstract

In recent years, a phrase has been repeated ad nauseam in the media, social
networks and in everyday life. Such expression is used as soon as any

demonstration or event about gender or feminism takes place. “They don't
represent me” can be read (and heard) constantly. Always (or almost

always) accompanied by other derogatory phrases. But there is something
else behind it. Perhaps this “lack of representativeness” is announcing a

conflict within the feminist movement, at least as far as it can be observed in
Argentina. This problem is not only a question of right-wing sectors or

followers of any religion: people who accept the need to defend women's rights
declare themselves anti-feminism for fear of being pigeonholed into certain

stereotypes.
This is why it is necessary to review the practices within these movements in

order to evaluate the reasons for this situation. Since Latin America is a
diverse and heterogeneous place, perhaps the key is to address this issue. In

this sense, Postcolonial Feminism studies become relevant in order to achieve,
at least, conciliation between the different parties in conflict.

Key words:
Diversity, Women's meetings in Argentina, Postcolonial Feminism, Argentine

feminist movements, Representativeness.

69



“ESE FEMINISMO NO ME REPRESENTA”:

CÓMO CERRAR LAS BRECHAS IDEOLÓGICAS 

Esta breve investigación surge del marco teórico-metodológico de

la tesis doctoral de Molina Concha (2025), recientemente

defendida, titulada “La mujer y la problemática de género en el

teatro postcolonial de India”. En dicho trabajo, debido a la

temática a explorar, se debió recurrir a teorías que reflejen la

realidad de las mujeres indias. Por ello, los estudios dedicados al

Feminismo Postcolonial (Mohanty, 1984, 1991; Rajan y Park,

2005; Bidaseca, 2011; Mishra, 2013) resultan más apropiados para

abordar la diversidad de India. ¿Por qué dicha teoría resulta

relevante para este ensayo? ¿Por qué es necesario pensar en la

diversidad y heterogeneidad del movimiento feminista? Para poder

entender la necesidad de un cambio de enfoque, hay que conocer

cuáles son los fundamentos de la teoría del Feminismo

Postcolonial.

Tania Valeria Molina Concha

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

70

Introducción



Este enfoque surge en la década de 1980 como respuesta a la falta

de categorías de análisis del feminismo occidental para abordar

cuestiones referidas a países no occidentales. Una de las primeras

teóricas en este campo fue la Dra. Chandra Talpade Mohanty. En

su ensayo de 1984, “Under Western Eyes: Feminist Scholarship

and Colonial Discourses”, comienza a definir los lineamientos

principales de dicha teoría. En su ensayo critica el carácter

homogeneizador de los feminismos norteamericanos y europeos

(sobre todo de Europa occidental) en materia de género. 

En otros de sus escritos, Mohanty plantea, define y determina el

campo de estudio y las problemáticas de las mujeres del Tercer

Mundo. En Third World Women and the Politics of Feminism

(1991), Mohanty intenta explorar el campo de los estudios de las

mujeres del Tercer Mundo, el cual, según explica, ha sido poco

estudiado. Además, enfatiza en el hecho de que, por más que se

analice a las mujeres del Tercer Mundo, no es su pretensión

realizar un estudio homogeneizador, sino que procurará atender a

la diversidad. En esto se separa firmemente de la postura

“tradicional” u “occidental” del análisis feminista, al intentar

diversificar o atender a las diferencias en el estudio de casos.

Justamente, propone analizar a las mujeres del Tercer Mundo,

cada una en sus particularidades, dado que lo único en común que

poseen es su pertenencia a un país subdesarrollado. Mohanty

explica que estas mujeres no comparten ni una historia, ni etnia, ni

clase o casta. Por ello, este nuevo tipo de análisis atiende a las

particularidades de cada situación.

71

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7



Entonces, ¿qué es el Feminismo Postcolonial? Según Rajan y Park

(2005): “Postcolonial feminism cannot be regarded simply as a

subset of postcolonial studies, or, alternatively, as another variety

of feminism”[1] (2005: 53). Tal como definen las mismas autoras:

“Postcolonial feminism is an exploration of and at the intersections

of colonialism and neocolonialism with gender, nation, class, race,

and sexualities in the different context of women’s lives, their

subjectivities, work, sexuality, and rights”[2]  (Rajan y Park, 2005:

53). 

¿Qué es lo que plantea el Feminismo Postcolonial y por qué se

diferencia del feminismo a secas? Podría decirse que, al igual que el

debate que se establece entre la Teoría y Crítica Postcolonial y los

Estudios Subalternos, el feminismo postcolonial busca abordar

cuestiones que el feminismo “heterosexual, blanco y burgués”

(Bidaseca, 2011: 65) deja de lado o analiza desde una mirada

victimista, paternalista o, simplemente, “occidental”. De acuerdo a

Mishra (2013), se entiende por “feminismo occidental” a aquel que

se contextualiza en Europa, Estados Unidos y Canadá, que refleja 

72

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

[1] “El feminismo poscolonial no puede considerarse simplemente como un
subconjunto de los estudios poscoloniales o, alternativamente, como otra variedad de
feminismo.” (Rajan y Park, 2005: 53. Traducción propia)

[2] El feminismo poscolonial es una exploración de y en las intersecciones del
colonialismo y el neocolonialismo con el género, la nación, la clase, la raza y las
sexualidades en los diferentes contextos de la vida de las mujeres, sus subjetividades,
trabajo, sexualidad y derechos. (Rajan y Park, 2005: 53. Traducción propia)



a una mayoría étnica caucásica y burguesa. Por otro lado, los

feminismos poscoloniales abarcarían Asia, África y Latinoamérica

(Mishra, 2013: 130).

De esta manera, el feminismo postcolonial aborda cuestiones que

el feminismo occidental no puede (ni debe) abordar. Tal como

afirma Mishra (2013): “Postcolonial feminism is a critique of the

homogenizing tendencies of Western feminism. Contrary to

Western feminism, ‘postcolonial feminism’ as a new feather wishes

to bring into light the typicality of problems of women of the Third

world nations”[3] (2013: 129). Este autor explica, además, que el

feminismo postcolonial no se separa de la teoría y crítica

postcolonial (aunque no es una extensión de ella), sino que opera

bajo los mismos conceptos para analizar las problemáticas de las

mujeres en países del Tercer Mundo. Enfatiza que esta división

entre el feminismo occidental y el postcolonial viene dado porque

existen situaciones que el primero no conoce, no ha vivido y no

puede comprender y que atañen, directamente, a las mujeres de los

países periféricos o del Tercer Mundo.

73

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

[3] “El feminismo postcolonial es una crítica a las tendencias homogeneizadoras del
feminismo occidental. Al contrario del feminismo occidental, el ‘feminismo
postcolonial’ como una nueva pluma desea sacar a la luz la tipicidad de los
problemas de las mujeres de las naciones del Tercer Mundo”. (Mishra, 2013: 130.
Traducción propia)



Sobre esta diferencia entre las posturas feministas también se

expide la teórica bell hooks[4] (2004). Si bien pertenece al Enfoque

Interseccional y su mirada está puesta en las mujeres

afroamericanas, bien valen sus reflexiones al respecto de este

feminismo hegemónico, “blanco, heterosexual y burgués”. La

teórica estadounidense afirma que hay una clara diferencia entre lo

que postula el feminismo blanco y la realidad de las minorías, en

este caso, afroamericanas. Según Hooks:

74

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

[4] bell hooks es el seudónimo de la autora e investigadora Gloria Jean Watkins.
Emplea este seudónimo en minúsculas para honrar a su bisabuela Bell Blair Hooks.
Según Fernanda Salazar (2021) el seudónimo se escribe en minúsculas porque: “Se
escribe sin mayúsculas según su siguiente principio: ‘lo más importante es lo que digo
en mis libros, no quién soy’” (párr. 2)

Las mujeres blancas que dominan el discurso feminista, que en su
mayoría crean y articulan la teoría feminista, muestran poca o ninguna
comprensión de la supremacía blanca como política racial, del impacto
psicológico de la clase y del estatus político en un estado racista, sexista
y capitalista. (2004: 36)

De esta manera, hooks critica también la tendencia homogeneizadora

que desarrolla este grupo feminista en particular. Podría decirse que en

este grupo se encuentran teóricas clásicas como Simone de Bouvier o

Joan Scott, ya que, como analiza hooks, “el análisis feminista de la

situación de las mujeres tiende a centrarse exclusivamente en el género”

(hooks, 2004: 48). Si bien no hay que desmerecer estos incipientes

movimientos o teorizaciones feministas, resulta claro que no es (ni

puede ser) un pensamiento estanco, que carezca de “evolución” o

“diversificación”. 



75

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

Por ello, tanto hooks como las feministas poscoloniales argumentan

que el feminismo y las teorías que se desprendan de él no pueden ser

concebidas como “universales”, debido a que las mujeres no son todas

iguales ni conviven bajo las mismas condiciones o contextos. Si bien

existen puntos en común sobre, por ejemplo, la violencia de género, esta

tampoco se manifiesta de igual forma de un país a otro, de una región a

otra, ni de una mujer a otra. Hooks asevera que: “Las feministas

privilegiadas han sido incapaces de hablar a, con y para diversos grupos

de mujeres porque no comprendían la interdependencia de las

opresiones de sexo, raza y clase o se negaban a tomarse en serio esta

interdependencia” (2004: 48). 

Entonces, ¿cuál es el objetivo del Feminismo Postcolonial? Según

Mishra (2013): 

Postcolonial feminism is primarily concerned with deplorable plight of
women in postcolonial environment’ 
The prime objective of postcolonial feminists is to make differences
(race, class, and setting) regarding women’s lives visible and
recognizable in the eyes of Western feminists in non-oppressive ways.
Postcolonial feminists argue for women emancipation that is
subalternized by social, cultural, or economic structures across the
world.
Heterogeneity is the key theme of postcolonial feminism. Postcolonial
feminine writers are not interested in dismantling family order,
custom, and tradition. They seek for balance, mutual respect and
harmony.[5] (2013: 133)

De esta manera, el feminismo postcolonial no solo se diferencia del

feminismo occidental, sino que establece nuevos parámetros de análisis.

Esta perspectiva es la que será empleada para poder analizar la 



76

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

problemática de los movimientos feministas y su recepción en

Argentina. De esta manera, este posicionamiento tratará de brindar una

nueva forma de aproximarse a los movimientos feministas en

Argentina. En especial a los denominados “Encuentros de Mujeres”, los

cuales, en los últimos diez años han estado en la mira de la sociedad y

los medios de comunicación. Se ha notado que la opinión pública y

aquella que representan ciertos medios es la de la crítica y desprecio

frente a estas expresiones o movimientos de mujeres. Pero también en el

seno mismo de las organizaciones existen conflictos que parecen

distanciar más que aunar a las mujeres argentinas. 

Desarrollo 

Entonces, ¿cuál es la situación actual en Argentina? En la última

década, la palabra feminismo ha estado en boca de todos: medios de

comunicación, mandatarios y público en general. Esta no es porque sea

una situación nueva en el contexto argentino. El feminismo como

movimiento de lucha y resistencia de las mujeres no es algo novedoso.

Entonces, ¿por qué ocurre este fenómeno, particularmente asociado a

fechas específicas del calendario, como, por ejemplo, el 8 de marzo?

[5] El feminismo poscolonial se preocupa principalmente por la situación deplorable
de las mujeres en el entorno poscolonial. El principal objetivo de las feministas
poscoloniales es hacer que las diferencias (raza, clase y entorno) en la vida de las
mujeres sean visibles y reconocibles a los ojos de las feministas occidentales de
manera no opresiva. Las feministas poscoloniales abogan por la emancipación de la
mujer que está subalternizada por estructuras sociales, culturales o económicas en
todo el mundo. 



77

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

Cabe señalar que los comentarios presentes en los medios de

comunicación, redes sociales o, incluso en boca de mandatarios durante

esos momentos precisos de manifestaciones feministas no son, en su

mayoría, positivos. Según varias autoras (Scharff, 2019; Carvajal, 2018;

Mazzini y Ficoseco, 2022) periodistas y público en general proyectan

una imagen negativa y sumamente crítica sobre las mujeres que asisten

a dichos encuentros o manifestaciones. En este contexto, una frase se

repite continuamente en el imaginario social: “esas feministas no me

representan”. Pero, lamentablemente, esta misma frase surgió en los

Encuentros de Mujeres en Argentina, particularmente desde el año

2019. Entonces, hay que preguntarse: ¿a quiénes no representan? ¿Cuál

es el feminismo que “no representa”? En esta breve investigación se

intentará analizar este fenómeno, asociado sobre todo a dos cuestiones:

las manifestaciones feministas y los Encuentros de Mujeres en

Argentina.

Como ya se dijo, hay dos problemáticas a tener en cuenta al referirse al

movimiento feminista: la crítica despiadada de algunos sectores y la

cuestión de la representatividad. Con respecto al primer punto, se

puede afirmar que los movimientos feministas han generado mucha

controversia en la opinión pública. Esta situación no constituye una

novedad en el panorama actual. Tal como Mazzini y Ficoseco (2022)

señalan: 

Las críticas de los medios de comunicación de la época [de las
sufragistas] resultan muy similares, a grandes rasgos, con las que hoy se
condenan algunas formas de manifestación del colectivo feminista. Por
ejemplo, según lo observó Sarah Babiker (2015), el diario británico The 



78

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

Es decir que, no importa la época, el hecho de que las mujeres se

manifiesten en contra del status quo machista y opresor siempre ha sido

controversial. A lo largo de la historia se ha considerado que “hay

formas de manifestarse” más apropiadas que otras. Ahora bien, no es

posible que ningún académico diga lo mismo con respecto a otros

procesos históricos. Por ejemplo, sobre la Revolución Francesa (1789)

o la Revolución Rusa (1917). Ambos procesos históricos conllevaron el

uso de la fuerza y la muerte de los monarcas (rey Luis XVI y su familia

en Francia; Zar Nicolai I y su familia en Rusia) en pos de otros ideales.

Pero, quizás, porque en estos hechos históricos los líderes eran

hombres, la crítica está solapada por el género. Por ende, este

fenómeno de crítica excesiva parece recaer solamente en aquellas

manifestaciones que han sido conducidas por mujeres. Con respecto a

esto, Mazzini y Ficoseco afirman:

Guardian desarrolló su postura sobre Davison[6] al poco tiempo de su
fallecimiento, señalando que “esas personalidades carismáticas”
arrastraban a las mujeres hacia estados de enferma emotividad que
perjudicaban la lucha de aquellas que pedían por el voto femenino de
forma educada y sensata. (2022: 170)

La heterogeneidad es el tema clave del feminismo poscolonial. Las escritoras
poscoloniales no están interesadas en desmantelar el orden, las costumbres y las
tradiciones familiares. Buscan el equilibrio, el respeto mutuo y la armonía. (Mishra,
2013: 133. Traducción propia)

[6] Hacen referencia a Emily Davison (1872-1913) quien “se convirtió en mártir para
el feminismo el 4 de junio de 1913 en Inglaterra, cuando desplegó una bandera
reclamando por el sufragio en medio de una afamada carrera de caballos, y murió
luego de ser atropellada por uno de ellos” (Mazzini y Ficoseco, 2022: 169)



79

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

Y esto lleva a la segunda cuestión o problemática, la supuesta falta de

representatividad del movimiento feminista. Según Scharff  (2019), las

encuestas de YouGov (2015, 2018) y de GenForward (2018), realizadas en

Estados Unidos y Reino Unido, arrojan datos curiosos al respecto. Si

bien la mayoría de las mujeres encuestadas afirman estar a favor de los

derechos de las mujeres, no se identifican abiertamente como feministas.

De acuerdo con lo analizado por Scharff:

Una de las principales críticas que se expresan de modo explícito en
contra del movimiento feminista actual, se centra exclusivamente en las
modalidades que adquieren las manifestaciones y visibilizaciones de las
consignas feministas por parte de las militantes. Los modos de
manifestarse, supuestamente contrarias a las buenas costumbres,
generan comentarios que pueden ser condensados en la popular frase “a
mí no me representan”. (2022: 167-168)

 (…) Tras entrevistar a un grupo diverso de mujeres jóvenes alemanas y
británicas para mi artículo, encontré que la asociación del término
"feminismo" con el odio a los hombres, el lesbianismo o la falta de
feminidad eran factores clave en el rechazo a la etiqueta "feminista". 
La mayoría dijo que no querían llamarse feministas porque temían que
les asociaran con estos rasgos. (2019)

Es decir que, pese a apoyar las causas de la lucha feminista, se guían por

estereotipos que identifican a este movimiento de manera negativa.

Dicha caracterización, como bien apuntan Carvajal (2018), Mazzini y

Ficoseco (2022) y Juárez (2021) es perpetuada por medios de

comunicación y redes digitales que se encargan de banalizar y

tergiversar la lucha feminista.



80

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

Mazzini y Ficoseco (2022) apuntan en su artículo mayormente a

movimientos o periódicos de extrema derecha, aunque citan ejemplos

de la publicación online La Garganta Poderosa, “un medio barrial de

tendencia progresista” (p. 166). También hay que añadir la nueva

tendencia de “alpha males” (machos alfa), liderados por supuestos

gurúes de la “masculinidad”, como Andrew Tate. De acuerdo a ellos,

las mujeres no tienen pensamiento propio y se dividen en prostitutas

cazafortunas o tontas sumisas (Bond, 2023; Ging, 2017). Entonces, se

puede afirmar que hay una tendencia en varios medios y formas de

desvirtuar o atacar al colectivo feminista y que generan este imaginario

social en el cual las mujeres no se sienten representadas.

Por otro lado, cabe mencionar que dentro del movimiento feminista

argentino existe (o existió, eso lo dirá el tiempo) un disenso. Este se

evidenció en los denominados “Encuentros Nacionales de Mujeres”.

Pero antes de abordar el conflicto, es necesario que se conozca el origen

y breve historia de dichos encuentros. 

Según Brugo Marcó (2014) la idea de realizar estos encuentros surge en

1985 (ya en democracia) de un grupo de mujeres de diferentes partidos

políticos que habían participado de la “III Conferencia Mundial de

Mujeres de Nairobi” (Kenya, África). Esas mujeres argentinas

comienzan a organizar esta reunión nacional para debatir diversas

cuestiones con respecto a la situación en Argentina: “identidad,

violencia, educación, medios de comunicación, participación política,

sexualidad, trabajo, familia, tiempo libre, aislamiento y comunicación,

utilización del cuerpo de la mujer” (Brugo Marcó, 2014). El primer

Encuentro se realizó en 1986, en Buenos Aires. Tuvo una 



81

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

convocatoria de alrededor de mil personas, en su mayor parte de clase

social media (Brugo Marcó, 2014). De ahí en más se fueron gestando

los encuentros anuales que se desarrollaron en diferentes lugares del

país. Un hecho interesante a destacar es que en el encuentro de 1989, en

la ciudad de Rosario, hubo un cambio en el enfoque de la comisión

organizadora que fomentó una verdadera pluralidad “sin hegemonías”

(Brugo Marcó, 2014). Por ende, sería el primer encuentro en el que las

mujeres de sectores populares cobrarían mayor relevancia y

participación.

Este no es un hecho menor debido a lo que sucedió en la segunda

década de los 2000. Desde el año 2017 (Santoro, 2019) se vino

planteando el cambio de denominación para poder abarcar la noción

de plurinacional (para incluir las identidades de los pueblos-nación

preexistentes) y las disidencias. El nuevo nombre, planteado en los

Encuentros de Chaco (2017) y Trelew (2018), sería “Encuentro

Plurinacional de Mujeres, Lesbianas, Trans, Travestis, Bisexuales y No-

Binaries”. Dicha nomenclatura intentaría reflejar la diversidad de

asistentes al evento. Por ello, en el Encuentro del año 2019 (que se

realizó en la ciudad de La Plata) se debatió al respecto. 

Si bien ganó la postura de cambiarle el nombre, se generó una disputa

al interior del Encuentro entre dos sectores: uno más conservador que

no quería el cambio y el que promovió la moción. Pero luego ocurrió la

pandemia, por lo que se pospuso la actividad durante 2020 y 2021.

Cuando en 2022 se comenzó a habilitar la organización de eventos, un

nuevo conflicto empañó al Encuentro.



82

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

La rama más conservadora no aceptaba el cambio de denominación

votado, por lo que la organización se escindió y se planificaron dos

encuentros diferentes. Uno con el nombre tradicional (que ocurrió en

noviembre del 2022) y el otro con la nueva nomenclatura (que se

desarrolló en octubre del 2022), ambos en San Luis:

El mensaje de Millán[7] fue duramente crítico y provocó decenas de
reuniones y discusiones este último fin de semana en todo el país.
La militante sostiene que las mujeres indígenas están siendo convocadas
en octubre junto a las diversidades de género, para sumarse a la
plurinacionalidad del encuentro", mientras que en noviembre, según sus
propias palabras, "el nacionalismo fascista, racista y discriminador se
junta con el progresismo de pseudo izquierda", para "continuar con un
encuentro "blanco y colonial". (Vilche, 2022, párr. 6-7)

[7] Hace referencia a Moira Millán Pichún, una weychafe (guerrera) mapuche. Es una
de las líderes que encabeza en Argentina el pedido de recuperación de tierras
ancestrales. 

Pero esta ya problemática división tuvo aún más conflictos. La

comisión organizadora de la Plurinacional denunció varias situaciones

violentas que tuvieron que sufrir con el grupo conservador del

Encuentro. En primer lugar, con respecto al dinero del financiamiento,

la comisión “tradicional” (y minoritaria) se quedó con la caja del

encuentro anterior. No respetó la decisión de la mayoría y no repartió el

dinero del encuentro para poder costear la organización del evento en el

2022 (Vilche, 2022). Afortunadamente, quienes integraban la

Plurinacional contaron con el patrocinio del gobierno de San Luis. Pero

esto no fue todo. Según Carrasco (2022):



83

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

Esta es una lista de las maniobras de boicot que el feminismo y el
transfeminismo independientes lograron neutralizar antes y después del
Pluri: comunicados enrevesados desde la comisión organizadora que en
realidad iban en contra del Plurinacional, reducción de la lista de talleres
para provocar la bronca de los sectores que quedaran excluidos
(provocaciones dirigidas especialmente a lesbianas y a masculinidades
trans), un diagrama de marcha enrevesada de 130 cuadras que colapsara
la salida de la ciudad (especialmente la salida hacia la terminal de
ómnibus el domingo a la noche), un mapa del recorrido de la marcha
donde no figuraba el paso por la catedral (para generar bronca por
impedir la protesta frente a la Iglesia católica, habitual en los
encuentros), correr la voz de que la policía había liberado toda el área
del encuentro y que había hombres robando a diestra y siniestra, sustraer
las conclusiones de los talleres para editarlas y cuando llegara el
momento de leerlas en el cierre se generara el caos al escuchar que
fueron modificadas. (párr. 12)

Pese a todos estos intentos de boicot por parte del sector conservador, el

Encuentro Plurinacional se desarrolló y tuvo una gran convocatoria, de

al menos 100 mil personas (Carrasco, 2022; Redacción ElDiarioAr,

2022). Por ende, para el 2023 no quedaban muchas opciones: el sector

conservador tuvo que aceptar la moción de la mayoría y se realizó un

solo evento en la ciudad de Bariloche (o Furilofche Mapu, nombre en

lengua mapuzungun). También a partir de ese año se empleó el nombre

votado. Incluso contó con el auspicio del Ministerio de las Mujeres,

Géneros y Diversidad de la Nación (hoy disuelto por las políticas

gubernamentales de ultraderecha que consideran que la violencia de

género no es algo importante) que declaró de interés el 36° Encuentro

Plurinacional de Mujeres, Lesbianas, Trans, Travestis, Bisexuales,

Intersexuales y No Binaries, bajo Resolución 568/2023

(Argentina.gob.ar, 2023). 



84

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

Sea como fuere, pareciera que los conflictos pasados han sido disueltos

o, al menos, “neutralizados” por el momento. Eso no quiere decir que

no existan problemas al interior del movimiento feminista. O que la

opinión pública se haya modificado mágicamente. De hecho, con el

nuevo gobierno argentino ultraderechista se han intensificado las

muestras de expresiones violentas en contra de las feministas y su lucha.

De hecho, además de cerrar el anterior Ministerio de las Mujeres,

recientemente se terminó de eliminar cualquier organismo que aborde

cuestiones de género. Esto sucedió al cerrar la Subsecretaría de

Protección contra la Violencia de Género el 7 de junio del 2014

(Carbajal, 2024). 

Entonces, puede decirse que las condiciones actuales en Argentina

tampoco ayudan a mejorar la imagen del feminismo o siquiera a sumar

personas a la causa. En este marco de violencia institucional y

gubernamental hacia las mujeres, el feminismo y las políticas de género,

¿qué opciones quedan? Pero el rechazo hacia el movimiento no es

exclusivo de un momento en particular. Como ya se mencionó

anteriormente, desde la época de las sufragistas hubo opiniones

encontradas acerca de lo que se consideraba una buena mujer que lucha

por sus derechos y quien no. 

De esta manera, podría determinarse que el rechazo a la lucha feminista

y sus representantes es multicausal. Por un lado, existe una causa

externa en la que intervienen factores institucionales, estereotipos

acerca del rol o identidad de la mujer en la sociedad. Pero también hay

una interna en la que aparecen diferentes problemáticas. 



85

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

Una de ellas podría decirse que viene del lado de las denominadas

“radfem”(feministas radicales) o “TERF” (Trans Exclusionary Radical

Feminist, es decir, “feminista radical trans excluyente”) quienes no

aceptan la diversidad del movimiento y que pertenecen a lo que

Bidaseca denomina feminismo “heterosexual, blanco y burgués” (2011:

65). Esta expresión fue la que puso en crisis el Encuentro Plurinacional.

El sector “conservador”, mencionado previamente, es el que propone

ideas de este estilo, por eso no aceptan otras expresiones. 

Así, el problema con este sector del feminismo “tradicional” o

“conservador” no es solo que no acepten a las mujeres trans, sino que

tampoco aceptan otras expresiones de género o, incluso, otras

etnicidades. Esto, en el contexto latinoamericano, resulta sumamente

contradictorio. Debido a la diversidad étnica propia de este territorio,

el hecho de que una minoría del movimiento quiera llevar la voz

cantante del feminismo, resulta no solo discriminatorio y xenófobo,

sino también brutal.

Entonces, ¿Qué queda por hacer? La reinvención del movimiento en

Argentina es necesaria. Hay que aceptar la diversidad propia del

territorio en materia étnica, religiosa, identidades de género y

orientaciones sexuales. Para ello, se deben dejar de lado las ideas

etnocéntricas (falacias sostenidas por ciertos sectores sociales e incluso

algunos dirigentes políticos) de una “Argentina blanca, europea, que

provino de los barcos”, tal como afirmó en algún momento el

expresidente Alberto Fernández (Centenera, 2021). Lamentablemente, 



86

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

esta es una de las ideas más extendidas en el territorio. E incluso

conllevó que muchas personas de los pueblos originarios se hayan

resistido a aceptar su identidad. 

Pero la cuestión étnica es solo una parte del problema, las demás

situaciones tienen que ver con la no aceptación de otras identidades de

género u orientaciones sexuales. Tal como Carrasco (2022) afirma en su

artículo con respecto a lo que pasó en el Plurinacional del año 2022: 

Las provocaciones recayeron sobre todo en el taller de activismos
lésbicos (que primero iba a ser impedido, pero el boicot interno al Pluri
no pudo). El taller desbordaba de asistentes que precisaban más aulas.
El sector saboteador no permitía usar las aulas vacías que ya habían sido
dispuestas para los talleres de lesbianismos. A las lesbianas y lesbianes
que precisaban ir al baño les decían que no había agua en los sanitarios,
para que abandonaran la escuela donde se hacía el taller. Las lesbianas
tienen mucha experiencia en organización, no permitieron que las
provocaciones prosperaran y al finalizar el encuentro reportaron lo
sucedido. (Carrasco, 2022, párr. 13. La negrita pertenece al texto
original)

Este “odio” dirigido a las lesbianas que formaron parte del

Plurinacional no es casual. Ese feminismo “blanco, burgués y

heterosexual” no deja que ninguna disidencia se manifieste.

Curiosamente, es la cara hegemónica del movimiento y la que es más

duramente criticada socialmente, porque es la más visible. Los

transfeminismos o feminismos independientes se ven opacados por las

acciones del grupo “radfem”. Evidentemente, esa expresión no puede

representar a nadie, porque solo una parte de la población se puede

sentir identificada de esa manera. 



87

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

Conclusiones

En este panorama de luchas y contradicciones dentro del mismo

movimiento feminista argentino cabe plantearse qué opciones quedan.

También si puede existir un único tipo de feminismo en Argentina y

Latinoamérica. Históricamente, se intentó hacer esto al inspirarse en

los movimientos de países desarrollados con una mayoría caucásica.

Pero los conflictos actuales (que vienen desde hace bastantes años)

ameritan un cambio de dirección.

Tal como evidencian las teóricas del Feminismo Postcolonial, no puede

ni debe existir un único feminismo. Lo único que une a las mujeres y

disidencias de estas regiones es vivir en países subdesarrollados. Pero

cada experiencia es única: no todas las mujeres o disidencias viven o

han vivido las mismas situaciones.

El carácter homogeneizador de la corriente hegemónica, hasta ahora

imperante, del feminismo argentino no prosperó. Muestras sobran: el

Encuentro Plurinacional es una de ellas; la lucha de las mujeres de los

pueblos originarios es otra; las manifestaciones de los denominados

“transfeminismos”. Es decir que los intentos por hacer un único

movimiento que atienda una sola agenda han sido, con el tiempo,

destruidos por la propia diversidad argentina (y latinoamericana).

Ahora bien, en tiempos de crisis como el actual, en el que un gobierno

de ultraderecha con actitudes fascistizantes lidera Argentina, se hace

necesario revisar las propias prácticas. Si el feminismo tradicional 



88

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

carece de estrategias para lograr representatividad, entonces hay que

plantear nuevos feminismos (en plural). El Feminismo Postcolonial

puede ayudar a entender que no existe la unicidad, una mujer no es

igual a la otra. Si bien podría entenderse que las mujeres y disidencias

son todos grupos subalternos (según Antonio Gramsci), cada subgrupo

y cada individuo evidencian problemáticas que lo diferencian.

¿Esto quiere decir que hay que crear tantos movimientos feministas

como identidades existan? ¿Y que cada grupo luche por su propia

agenda? Sí y no. Evidentemente, existen cuestiones que solo

trascenderán a determinados grupos. Pero tampoco hay que implicar

que cada sector se preocupe solamente por su ámbito de lucha. En

cuestiones puntuales, es necesaria la unión. 

Por ejemplo, habría que unirse en este momento coyuntural en el que el

presidente argentino ataca a todas las minorías y disidencias, que

desabastece el Estado y contribuye al empobrecimiento y la

discriminación. Sin duda, la eliminación de ciertos programas (como la

línea 144 de denuncia de casos de violencia de género) o Ministerios

está perjudicando notablemente a la población. En un país en el que

ocurre aproximadamente un femicidio o asesinato de alguna diversidad

por día (Carbajal, 2024), esta disminución del papel del Estado es

preocupante. 

Así podría concluirse que este giro que comenzó en las discusiones del

2019 en los Encuentros debería profundizarse y ampliarse. Para ello se

hace necesaria la lectura y discusión de textos del Feminismo 



89

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

Postcolonial para poder ampliar las perspectivas y las líneas de trabajo.

Poder entender que incluso desde las diferencias se puede lograr un bien

común.

Por otro lado, también es necesario empezar a poner en debate las ideas

del feminismo tradicional, de las “radfem” o “TERF”. Dicho sector del

feminismo promueve la exclusión, la discriminación y la xenofobia. En

un país étnicamente diverso y con numerosas disidencias no pueden

permitirse comentarios y acciones que conduzcan a violentar a

determinados grupos. Además, toman ideas del feminismo del Primer

Mundo que, poco o nada, pueden relacionarse con la situación concreta

de Argentina o de cualquier país latinoamericano. 

Para concluir, se cree firmemente que la teoría del Feminismo

Postcolonial, que atiende efectivamente a las diferencias existentes y les

atribuye validez, se hace necesaria para Argentina. Hay que cambiar

definitivamente la perspectiva en el feminismo nacional para poder

integrar a todos los colectivos. De esta manera, lo que se propone desde

este humilde ensayo es construir desde las diferencias. Eso será mucho

más efectivo que intentar homogeneizar un movimiento ya de por sí

diverso. Unirse para pelear contra un enemigo en común o para un bien

colectivo es mejor que intentar buscar de manera forzada puntos de

unión inexistentes. 

Quizás la solución a la sensación de falta de representatividad en las

mujeres y disidencias argentinas sea por fin dándole una voz, tal como

Spivak (2003) menciona. Brindarle una voz al subalterno es lo que 



90

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

necesita el movimiento feminista argentino. Es imperante dejar de lado

modelos hegemónicos europeos y estadounidenses. De hecho, esos

mismos modelos en sus propios países de origen también muestran

conflictos, tal como bell hooks denunciaba en su época. Ese feminismo

blanco nunca atenderá a las diferencias o minorías. Por ello, las teorías

de Chandra Mohanty deben ser atendidas urgentemente para lograr la

representatividad perdida.



Referencias: 

Argentina.gob.ar (15 de septiembre de 2023). El Ministerio de las

Mujeres, Géneros y Diversidad declaró de interés el 36° Encuentro

Plurinacional de Mujeres, Lesbianas, Trans, Travestis, Bisexuales,

Intersexuales y No Binaries. Argentina.gob.ar, Noticias.

https://www.argentina.gob.ar/noticias/el-ministerio-de-las-mujeres-

generos-y-diversidad-declaro-de-interes-el-36deg-encuentro 

Bidaseca, K. (2011) “Mujeres blancas buscando salvar a mujeres

color café”:desigualdad, colonialismo jurídico y feminismo

postcolonial. Andamios, Vol. 6 (17), pp. 61-89.

Bond, K. (20 de junio de 2023) Inside the world of Andrew Tate

and the alpha male movement. Metro.co.uk.

https://metro.co.uk/2023/06/20/inside-the-world-of-andrew-tate-

and-the-alpha-male-movement-3-18981654/ 

Brugo Marcó, N. ( 1 de marzo de 2014) Historia sobre los

Encuentros Nacionales de Mujeres. Voces en el Fénix, N° 32.

ISSN: 1853-8819.

https://vocesenelfenix.economicas.uba.ar/historia-sobre-los-

encuentros-nacionales-de-mujeres/

Carbajal, M. (7 de junio de 2024). El Gobierno disolvió la

Subsecretaría contra la Violencia de Género. Página 12.

https://www.pagina12.com.ar/742634-el-gobierno-disolvio-la-

subsecretaria-contra-la-violencia-de 

91

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

https://www.argentina.gob.ar/noticias/el-ministerio-de-las-mujeres-generos-y-diversidad-declaro-de-interes-el-36deg-encuentro
https://www.argentina.gob.ar/noticias/el-ministerio-de-las-mujeres-generos-y-diversidad-declaro-de-interes-el-36deg-encuentro
https://metro.co.uk/2023/06/20/inside-the-world-of-andrew-tate-and-the-alpha-male-movement-3-18981654/
https://metro.co.uk/2023/06/20/inside-the-world-of-andrew-tate-and-the-alpha-male-movement-3-18981654/
https://vocesenelfenix.economicas.uba.ar/historia-sobre-los-encuentros-nacionales-de-mujeres/
https://vocesenelfenix.economicas.uba.ar/historia-sobre-los-encuentros-nacionales-de-mujeres/
https://www.pagina12.com.ar/742634-el-gobierno-disolvio-la-subsecretaria-contra-la-violencia-de
https://www.pagina12.com.ar/742634-el-gobierno-disolvio-la-subsecretaria-contra-la-violencia-de


Carrasco, A. (14 de octubre de 2022) Lo que el Plurinacional nos

dejó. Página 12. https://www.pagina12.com.ar/489699-lo-que-el-

plurinacional-nos-dejo 

Carvajal, M. (8 de febrero de 2018) 30 frases que una feminista no

quiere escuchar más. Página 12.

https://www.pagina12.com.ar/94084-30-frases-que-una-feminista-

no-quiere-escuchar-mas

Centenera, M. (9 de junio de 2021). La cita fallida del presidente de

Argentina: “Los mexicanos salieron de los indios, los brasileros de

la selva, pero los argentinos de los barcos”. El País.

https://elpais.com/internacional/2021-06-09/la-cita-fallida-de-

alberto-fernandez-los-mexicanos-salieron-de-los-indios-los-

brasileros-de-la-selva-pero-los-argentinos-de-los-barcos.html 

Ging, D. (2017). Alphas, Betas, and Incels: Theorizing the

Masculinities of the Manosphere. Men and Masculinities, pp. 1-20.

hooks, b. (2004) Mujeres negras. Dar forma a la teoría feminista en

b. hooks.; A. Brah.; Ch. Sandoval y G. Anzaldúa. (2004) Otras

inapropiables. Feminismos desde las fronteras (pp. 33-50).

Traficantes de sueños.

Juárez, M. T. (4 de marzo de 2021) El feminismo no me representa.

Pie de página. https://piedepagina.mx/el-feminismo-no-me-

representa/

92

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

https://www.pagina12.com.ar/489699-lo-que-el-plurinacional-nos-dejo
https://www.pagina12.com.ar/489699-lo-que-el-plurinacional-nos-dejo
https://www.pagina12.com.ar/94084-30-frases-que-una-feminista-no-quiere-escuchar-mas
https://www.pagina12.com.ar/94084-30-frases-que-una-feminista-no-quiere-escuchar-mas
https://elpais.com/internacional/2021-06-09/la-cita-fallida-de-alberto-fernandez-los-mexicanos-salieron-de-los-indios-los-brasileros-de-la-selva-pero-los-argentinos-de-los-barcos.html
https://elpais.com/internacional/2021-06-09/la-cita-fallida-de-alberto-fernandez-los-mexicanos-salieron-de-los-indios-los-brasileros-de-la-selva-pero-los-argentinos-de-los-barcos.html
https://elpais.com/internacional/2021-06-09/la-cita-fallida-de-alberto-fernandez-los-mexicanos-salieron-de-los-indios-los-brasileros-de-la-selva-pero-los-argentinos-de-los-barcos.html
https://piedepagina.mx/el-feminismo-no-me-representa/
https://piedepagina.mx/el-feminismo-no-me-representa/


Mazzini, C. y Ficoseco, V. S. (2022) Críticas a las militancias

feministas en redes sociales. Deshistorización, banalización y

sexualización como estrategias de silenciamiento. Textos y

contextos desde el sur, N.° 10, pp. 161-179.

Mishra, R. K. (2013) Postcolonial feminism: Looking into within-

beyond-to difference. International Journal of English and

Literature, Vol. 4 (4), pp. 129-134.

Mohanty, C, T. (1984) Under Western Eyes: Feminist Scholarship

and Colonial Discourses. boundary 2, Vol.12 (3), pp.333-358.

Mohanty, C. T.; Russo, A. y Torres, L. (1991) Third World Women

and the Politics of Feminism. Indiana University Press.

Rajan, R. S. y Park, Y. (2005) Postcolonial

Feminism/Postcolonialism and Feminism en H. Schwarz y S. Ray

(Eds.) A Companion to Postcolonial Studies (pp. 53-71). Blackwell

Publishing.

Redacción ElDiarioAr. (9 de octubre de 2022) Más de 100 mil

mujeres y disidencias en la marcha de cierre del 35 Encuentro

Plurinacional. ElDiarioAr.

https://www.eldiarioar.com/sociedad/100-mil-mujeres-disidencias-

marcha-cierre-35-encuentro-plurinacional_1_9610084.html 

93

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

https://www.eldiarioar.com/sociedad/100-mil-mujeres-disidencias-marcha-cierre-35-encuentro-plurinacional_1_9610084.html
https://www.eldiarioar.com/sociedad/100-mil-mujeres-disidencias-marcha-cierre-35-encuentro-plurinacional_1_9610084.html


Salazar, F. (25 de septiembre de 2021) bell hooks: lo que hacemos

es más importante que lo que decimos. Coordinación para la

igualdad de género en la UNAM.

https://coordinaciongenero.unam.mx/2021/09/bell-hooks-lo-que-

hacemos/ 

Santoro, S. (10 de octubre de 2019) El Encuentro Nacional de

Mujeres debate cambiar de nombre. Página 12.

https://www.pagina12.com.ar/223887-el-encuentro-nacional-de-

mujeres-debate-cambiar-de-nombre 

Scharff, C. (17 de febrero de 2019) Por qué tantas mujeres jóvenes

no se identifican con el término feminista. BBC News.

https://www.bbc.com/mundo/noticias-47185833

Spivak, G. Ch. (2003). Can the Subaltern speak? En B. Ashcroft;

G. Griffiths y H. Tiffin (Eds.). The post-colonial studies reader (pp.

24-28). Routledge.

Vilche, L. (11 de abril de 2022) Se desató una interna en el

Encuentro de Mujeres: hay dos convocatorias para el megaevento.

La Capital. https://www.lacapital.com.ar/la-ciudad/se-desato-una-

interna-el-encuentro-mujeres-hay-dos-convocatorias-el-

megaevento-n10012848.html

94

R E V I S T A  C I E N T Í F I C A  D E  H I S T O R I A  - C . H . E  /  A Ñ O  7  N O .  7

https://coordinaciongenero.unam.mx/2021/09/bell-hooks-lo-que-hacemos/
https://coordinaciongenero.unam.mx/2021/09/bell-hooks-lo-que-hacemos/
https://www.pagina12.com.ar/223887-el-encuentro-nacional-de-mujeres-debate-cambiar-de-nombre
https://www.pagina12.com.ar/223887-el-encuentro-nacional-de-mujeres-debate-cambiar-de-nombre
https://www.bbc.com/mundo/noticias-47185833
https://www.lacapital.com.ar/la-ciudad/se-desato-una-interna-el-encuentro-mujeres-hay-dos-convocatorias-el-megaevento-n10012848.html
https://www.lacapital.com.ar/la-ciudad/se-desato-una-interna-el-encuentro-mujeres-hay-dos-convocatorias-el-megaevento-n10012848.html
https://www.lacapital.com.ar/la-ciudad/se-desato-una-interna-el-encuentro-mujeres-hay-dos-convocatorias-el-megaevento-n10012848.html



